DOPPIOZERO

Black M ar xism

Mimmo Cangiano
18 Febbraio 2024

Quanto mai meritorial’ operazione di Alegre di tradurre e pubblicare un classico situato all’intersezione fra
storiografia radicale, marxismo, Black e Postcolonial Sudies. Originariamente uscito nel 1983, Black
Marxismdi Cedric J. Robinson € un lungo ma assai godibile volume incentrato su tre direttive d' analisi: 1)
unaricostruzione della storia europea tesa a mettere in luce il “razzialismo” come elemento costitutivo

dell’ identita europea e delle sue modalita di espansione (un “razzialismo”, chiariamolo subito, che si origina
al di fuori della“lineadel colore” e solo in seguito passaariferirsi piu direttamente a questa); 2) lacriticaa
un marxismo tradizionale che legge il razzismo esclusivamente nei termini di un epifenomeno del
capitalismo, mancando cioé di cogliere I’ effetto diretto sui processi di sfruttamento ed espropriazione di una
concrezione socio-culturale (“ capitalismo razzia€’); 3) lapersistenzadi unatradizione radicale nerache, a
differenza del marxismo tradizionale, si sarebbe mantenuta estranea ai piu nocivi effetti sintomatici (ci
torniamo dopo) provenienti dall’ eurocentrismo, esprimendo in tal modo concezioni alternative della societa,
della storia, della politica, ecc.. | treintellettuali che Robinson analizzain tale direzione sono W.E.B. Du
Bois, C. L. R. James e Richard Wright.

Forse sorprendentemente, € proprio la seconda direttivad’ analisi (gia emersa primadi Robinson nel dibattito
marxista sudafricano) ad aver ottenuto un generale consenso (anche frai marxisti). |1 mancato sviluppo del
modo di produzione capitalistico secondo unalogica omogeneizzante, tesa cioe a sussumere le differenze di
razza, genere, nazione mediante un’ occidentalizzazione e razionalizzazione del sistema produttivo, ha
permesso non solo di chiarire meglio gli effetti strutturali delle sovrastrutture, ma anche di sottolineare tutta
unaserie di fenomeni di “sur-sfruttamento” (Claudia Jones) legati alla razzializzazione e anche (Robinson
non ne parla ma é facile estendere intersezionalmente il suo discorso) alla sessizzazione. L e sue concezioni
Sono poi ovviamente tornate alla ribalta tanto per 1o sviluppo accademico dei Postcolonial, Black e White
Sudies, quanto per le piu recenti esperienze di lotta, come quelle legate a Black Lives Matter.

Sebbene alcune voci si siano certo levate a sottolineare la presenza di discorsi in questa direzione gia

nell’ ultimo Marx, Engels e, ancor di piu, in alcune tradizioni del marxismo novecentesco (ad esempio
Gramsci), I’ assunto di Robinson ha comungue aiutato ad arricchire il campo d’analisi con nuove e pregnanti
considerazioni, fornendo — anche a marxismo tradizionale — strumenti di comprensione del reale dai quali
sarebbe ormai ridicolo prescindere.

La parte storicadel volume, dedicata al formarsi della borghesia e del capitalismo europei, hainvece trovato
numerosi critici, soprattutto fragli storici di professione. Benché il principio di una pre-esistenza del
razzismo a capitalismo sia genericamente accettato (mavale la penaricordare che anche I’ oppressione di
classe precede il capitalismo), si € sottolineato una scarsa messa a fuoco del modo in cui il razzialismo
eurocentrico si siatrasformato in seguito al’imporsi del nuovo modo di produzione, e si € notato chei
caratteri dell’ eurocentrismo, per come qui intesi, sono troppo facilmente legati a un principio trans-storico, e
di carattere “emanativo”, teso ad assorbire proprio le differenze di classe, cosi trasformando il capitalismo (e
addiritturalateoria del Destino Manifesto) in un epifenomeno della mentalita europea. Sotto lalente della
critica, voglio dire, non éfinito il principio (pure questo generalmente accettato) di una partecipazione delle
classi subalterne ai principi razziali dell’ eurocentrismo (e neppure larazzializzazione come elemento
determinante dell’ economia continentale: particolarmente efficaci risultano le pagine dedicate alle potenze


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/black-marxism
https://d10.doppiozero.com/mimmo-cangiano

italiane del periodo rinascimentale); ma proprio, dagli antichi Greci a fascismo, il rischio, per paradosso,
della chiusura a-diaettica del concetto stesso di razzializzazione in una presupposto che da socio-economico
tende talvolta effettivamente a trasformarsi in psicol ogico.

Allo stesso modo é finito sotto accusail legame troppo stretto che Robinson crea fra Europa e schiavitu. Si €
cioe sottolineato un estendersi dei principi connessi allarazzializzazione ben a di ladei confini europei
(Cina, Giappone, sud-est asiatico, imperi arabi, alcune societa amerinde, ecc.), e si € dunqueindicatala
necessitadi una piu corretta spiegazione per cio che concerne il momento storico di connessione frale
schiavitu e I’accumulazione originaria di capitale. Non sono uno storico dell’ eta moderna e dungue non me la
sento di dare un giudizio su tali possibili “errori” di Robinson, ma— facendo in particolare riferimento ai
lavori di Peter Linebaugh e di Marcus Rediker —si puo forse affermare che I’ appiattimento della mentalita
“razzializzante” sull’ Europa € problematico quando non inteso in una piu stretta relazione col formarsi, certo
europeo e bianco, del capitalismo. Cio ovviamente non significa che Robinson non abbia, amio giudizio,
pienamente ragione nell’ indicare la persistenza di stilemi concettuali di carattere antico e/o feudale anche
nell’ Europa moderna, ma significa che la progressiva formazione di una*“ coscienzarazziale” (Theodore W.
Allen) necessita sempre un piu stretto legame anche con i processi materiali che contribuisce a creare e che, a
loro volta, lamodificano. Non s tratta dunque di criticare la preservazione di modi di produzione e mentaita
pre-capitalistiche nell’ Europa moderna (e dunque la persistenza del razzialismo e il suo successivo
‘passaggio’ dainfra aextra europeo: queste mi paiono conquiste decisive del discorso di Robinson), madi
sottolineare la necessita di una maggiore attenzione (come del resto poi fatto da molti studiosi simpatetici
verso Robinson) agli effetti di ritorno dei processi materiali sulle mentalita, al fine di evitare un troppo
marcato determinismo sovrastrutturale. Detto banalmente, se laworking class europea ha certo mantenuto in
séi tratti del razzialismo europeo, si € spesso anche dimostratain grado di superarli. E restainfatti tutto da
vedere se, come volevano ad esempio Fanon e in parte lo stesso Du Bais, gli effetti delle lotte in occidente
non abbiano poi prodotte dialettiche decisive anche nel quadro delle |otte extra-europee, ma questa e un’ altra
storia.

La parte finale di Black Marxism é dedicata, come dicevamo, alaformazione e emersione di unatradizione
radicale nera, sviluppatasi al di fuori degli stilemi ideologici europei e dunque estranea allo stesso marxismo.
Qui Robinson ha certamente il grandissimo merito di distruggere tutte quelle concrezioni ideologiche di
matrice occidentale legate alla figura del nero (passivita, ecc.), insistendo su una storiadi ribellioni (Haiti),
resistenze (Brasile, Indie Occidentali, ecc.) erifiuti del discorso omogeneizzante e universalizzante che

dall’ Europa marciavaverso I’ Africa e verso i nuovi territori ora abitati da africani: “Si tratta di una coscienza
rivoluzionaria nata dall’ esperienza storica del popolo nero nel suo complesso e non soltanto dalle formazioni
sociali della schiavitu capitalista o dai rapporti di produzione del colonialismo”.

L’ analisi ha pero qui due problemi che non mi paiono di poco conto. In primo luogo su in che cosa consista
guesta “totalita ontologica garantita da un sistema metafisico” Robinson é davvero vago, nel senso chei dati
empirici che pureriporta (stile di vita, religione, associazionismo, ecc.) fanno molta fatica a delineare un
possibile quadro teorico. Va pero detto che, da un lato, alcuni studiosi si sono negli anni impegnati ariempire
il contenitore approntato da Robinson; dall’ altro che il rifiuto di uno sviluppo teorico dei dati empirici
riportati, potrebbe essere funzionale al rifiuto di sviluppare uno schema teorico di questi che, a suavolta,
rischierebbe effettivamente di rientrare in una modalita occidentale di sistematizzazione strumentale del dato
stesso. Su questo dunque sospendo il giudizio.

In secondo luogo, e cido mi pare piu problematico, i popoli africani vengono compressi in un mega-
contenitore epistemol ogico che tende ad annullare ogni linea di differenziazione geografica o temporale (ma
non di classe: da momento che Robinson riferisce spesso a una piccola-borghesia nera che ha sussunto le
direttive bianche). Pur volendo accettare il presupposto di Black Marxism secondo cui latradizione radicale
nera tende a superare ogni economicismo rivalutando il ruolo “dell’ideologia e della coscienza’, cosi dunque
finalmente integrando la sovrastruttura nella struttura, il paradigma identitario — certo anche per ragioni di
tattica politica— tende ad essere davvero troppo omogeneizzante, e di cio finiscono col risentirne le stesse
analisi dedicate a Du Bois, James e Wright. Mi spiego: il nesso che Robinson stabilisce, in particolare



attraverso Du Bois, fralaveicolazione del lavoratore nero al’interno del sistema globale moderno secondo
rapporti sociali che continuano pero a essere determinati dall’ ideol ogia suprematista bianca, mi pare
sacrosanto, e mi pare valida anche |’ affermazione di una persistenza “ dell’ influsso corrosivo dello
schiavismo” al’interno del socialismo euro-statunitense.

A O ST Y »QUR®
R " ” (RRITON
= ON |1 |
1 AR LL)
B — P,

* | | N i ™ 'l.'“--. , - l - - -. "'I":"
. N N \

Ma poi, per mantenere integri i suoi principi identitari, Robinson & da un lato costretto aleggere ogni
apertura marxista nei confronti della questione di razzain termini di puratattica strumentale e, dall’ altro, a
intendere la (quasi) mancata dial ettica multi-razziale fralavoratori sullabase di un principio che trapassa
continuamente da un senso storico a uno metafisico-antropologico secondo cui il proletariato bianco e, da
sempre e per sempre, legato a una societa capitalistadi cui non puo essere negazione. Quella che insommaeée
certo una questione ideol ogica, storica ed economicareale (la cooptazione della classe lavoratrice nelle
strutture di pensiero delle classi dominanti) rischia continuamente di trasformarsi — e I’ omogenei zzazione dei
neri €, arovescio, un gigantesco sintomo di ¢io —in un dato non solo trans-storico ma direttamente
naturalizzante, cherischiadi far collassare, per dirla con Jason Moore, gli stessi nuclei storici da cui
Robinson hamosso il suo discorso. E, inoltre, si rischia cosl addirittura di cominciare a sottoval utare, per
estremo paradosso, il ruolo giocato nella questione anche da schiavitu e colonialismo, vale adireil modo in
cui questi hanno effettivamente alterato e complicato, come scriveva Cabral, le forme dellalotta di classe.

Allo stesso modo, Robinson si trova poi infatti costretto a scrivere, nelle pagine su James, che il discorso di
quest’ ultimo implical’irrilevanza di cultura, pensiero e ideologia borghese per la coscienzarivoluzionaria
nera, afavore di una completa negazione a-dialettica che finisce per immaginarei gruppi socidi in lotta, e
davvero non erail punto di James, come compartimenti stagni (con la solita eccezione della piccola
borghesia nera).

Dei treintellettuali analizzati, Wright € forse I’ unico davvero funzionale allatotalita del discorso di

Robinson, e lo e perché in Wright laformazione di unatradizione radicale nera affondain un discorso
creaturale che presentalo sviluppo storico del “popolo nero” direttamente come negazione del capitalismo
occidentale e dei suoi derivati. Ma, anche in questo caso, il rischio & quello di cadere in un’ essenzializzazione
del subalterno su base essenzialistico-identitaria, un subalterno che s immagina (o viene immaginato) come
totalmente altro dalle forze strutturali e sovrastrutturali con cui entra continuamente in contatto, in un
discorso che finisce pericolosamente per ricordare tanto le opzioni Gemeinschaft quanto i vari ‘socialismi’ su



base etnica che si erano diffusi fragli intellettuali di quelle nazioni europee (come la Germania di Weimar)
che s ritenevano spiritualmente estranee alla marciatrionfante del capitalismo anglo-americano e francese.

Il rischio & qui che lalegittima (e dialettica) richiesta di integrare la sovrastruttura nella struttura si trasformi
in un discorso di tipo idealistico che, pur se sviluppato su base storica, finisce poi per soggiogare la storia
stessa (rapporti materiali, di mentalita, diverse conformazioni sociali, ecc. ecc.) aun universo culturale,
quello appunto della tradizione radicale nera, che si trasmette, viene arricchito, mamai mutanel suoi assunti
base. Ma, anche volendo fermarci a un solo esempio, ci si dovrebbe a questo punto chiedere perché la
tradizione radicale nera emerga poi a coscienzateorica (in Du Bos, James, Wright, ecc.) proprio grazie
(anche se contro) al’iniziale adesione di questi autori al marxismo occidentale. Ma chiaramente anche solo
rispondere a questa domanda farebbe crollare il presupposto di una completa separazione frala stessa
tradizione radicale nera e I’ occidente, quell’ occidente dove, sempre secondo Robinson, “la diaettica
hegeliana dell’ Aufhebung, quella marxiana dellalottadi classe|...], I’evoluzione della specie di Darwin ela
lotta per la sopravvivenza di Spencer, sono tutte forgiate dalle stesse convinzioni metafisiche”.

Non si pensi cheio abbia messo in luce quelle che mi paiono alcune problematiche di Black Marxism per
sottrarre in qualche modo valore a quelle che invece ritengo le sue fondamentali puntualizzazioni: una
raffinata spiegazione del “ capitalismo razziale”, unain gran parte efficace analis storicadi questo, |’ effetto
nel mondo capitalistico di concezioni pre-capitalistiche, la necessita di comprendere piu compiutamente il
ritorno della sovrastruttura nella struttura e, infine, la stessa capacita di leggere gli elementi culturali
persistenti in determinate tradizioni autoctone. Condivido anzi la quas totalita delle affermazioni con cui
Miguel Méellino, nella prefazione e postfazione, impreziosisce il volume, cosi come condivido il suo invito a
mettere i concetti di Robinson alavoro nelle specificitadei contesti storico-geografici.

Allo stesso modo, I’impossibilita di sussumere larazza astrattamente nel concetto di classe resta certo la
decisivalegacy di Black Marxism: I’ unico punto su cui non sono d’ accordo con Mellino e infatti nellafacilita
con cui i sharazza, in una nota, delle critiche di Vivek Chibber agli sviluppi dei Subaltern Studies. Il punto
di Chibber non e negare la dia ettica fra universalizzazione e gerarchizzazione del lavoro per come tipica del
“capitalismo razziale” (e di genere), maé proprio criticare I’ assunto secondo cui la mancata formazione
universalistica delle strutture del liberalismo che oliano il mercato capitalistico metterebbe di per séin crisi
I"analis marxistadel capitalismo. Per lui I’ universalizzazione coincide infatti non con lo sviluppo di
istituzioni politiche e di un sistemadi produzione e mercato razionalizzato di tipo occidentale, macon il
principio della produzione afini di valore di scambio. Anche questo assunto e certo criticabile (si vedala
posizione di Sandro Mezzadra), perd non va confuso con un rifiuto del “capitalismo razziale’, che anzi anche
per lui restauno dei modi preminenti in cui il capitalismo si esprime in determinati contesti geografici e
temporali.

Ma bisogna comungue in conclusione domandarsi, come fanno ad esempio i nuovi marxisti afro-americani
come Cedric Johnson, seil discorso di Robinson — involontariamente — non abbia pero favorito, negli ultimi
anni, un certo accademismo liberal pit teso arigettareI’analisi di classe che aintenderla, come comungue
provava afare Black Marxism, in una pitu ampia dialettica. E allo stesso modo € necessario sottolineare cheiil
volume ha certo anche qualcosa a che fare con gli anni in cui € stato pubblicato, anni di generale arretramento
del movimento dei lavoratori e di unarinnovata attenzione del capitale, a scopi di profitto e di espansione,
per le questioni identitarie e per le specificita culturali, seguendo un processo che, anche alivello
accademico, ha finito sempre piu per liberalizzare gli stessi concetti di razza e di genere, cioé per intenderli
come separati dal funzionamento della struttura economica (€ la ragione per cui Mark Fisher ha scritto che “il
concetto di classe [vale adire di posizionalitarispetto a capitale] serve ade-liberalizzare i concetti di razzae
genere”). Sono emerse negli ultimi anni analisi del razzismo (Peggy Mclntosh, Tim Wise) su base
meramente culturale e pregiudiziale (cioe come un problemarisolvibile a di fuori della sfera economica),
cosi come s é fatto stradail mito di unaworking class vista essenzialmente come bianca, una meta-narrativa
che, ad esempio nel discorso di David Roediger, si € appoggiata proprio su considerazioni psicologico-
culturali, sempre piu lontane da quel riferimento posizionale nella struttura di cui parlava appunto Fisher. Cio
esuladagli intenti di questa recensione, maforse varrebbe anche la pena chiedersi cosa accade quando il



https://nonsite.org/the-wages-of-roediger-why-three-decades-of-whiteness-studies-has-not-produced-the-left-we-need/
https://nonsite.org/the-wages-of-roediger-why-three-decades-of-whiteness-studies-has-not-produced-the-left-we-need/

capitale, pur continuando in prassi a mettere afunzionei processi di razzializzazione, si dimostra sempre piu
in grado anche di mettere a profitto, su un piano culturale che e perd anche economico, e prospettive anti-
razziste.

Questa domanda ci porterebbe adover farei conti con la capacita multi-ideologica del capitale post-fordista,
una cosa che gli intellettuali liberal preferiscono ignorare, immaginandolo sempre come legato alle
prospettive di un potere definitorio, monologico, assolutizzante. E I"impianto cosi rigidamente binario che,
anche suo malgrado, Black Marxism ospita, forse qualche colpain tutto questo ce |’ ha. Allo stesso modo — ed
e anche per questo che € un libro cosi difficile da presentare — molte delle sue intuizioni sono vitali per
portare avanti vecchi e nuovi discors di lotta, anche qui in Italia. La mia speranza e che non sia utilizzato per
creare nuove divisioni, ma nuove alleanze.

Il libro: Cedric J. Robinson, Black Marxism. Geneal ogia della tradizione radicale nera, Roma, Alegre 2023.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://edizionialegre.it/product/black-marxism/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Cedric J. Robinson

Black
marmsm

N




