DOPPIOZERO

Arendt, Well, Dolto davanti al male

Donatella Borghes
13 Febbraio 2024

La scossa emotiva che é seguita al femminicidio di Giulia Cecchettin ha segnato un cambiamento di clima:
che siaarrivato il momento di ascoltarsi, uomini e donne? Gli uomini hanno cominciato aparlare di sé, a
interrogarsi sul patriarcato — a volte sinceri, avolte no, Spesso a sproposito, “a schiovere”, come direbbe Erri
De Luca— ma chissa se ascolteranno la voce delle donne. Sicuramente € il momento giusto per chieders
guello che s ripete datempo lafilosofa Annarosa Buttarelli: “ Per quale ragione le pensatrici di tutti i tempi
non sono state ascoltate, né dai filosofi accademici né dalla cultura corrente, nonostante abbiano indagato
bene e male con esiti sorprendenti?’.

Proprio a bene e al male — con la minuscola, attenzione — é dedicato un saggio-manifesto appena uscito, dal
titolo Bene e male sottosopra, la rivoluzione delle filosofe (Tlon editore), che sembra rispondere a
un’ispirazione quasi profetica, e della profezia hal’ andamento acceso e fortemente etico. Formatas nel
pensiero della differenza sessuale, sostenitrice della“presadi autorevolezza’ (il suo Sovrane, I’ autorita
femminile al governo ha avuto piu edizioni) e fondatrice della Scuola di alta formazione per donne di
governo, Annarosa Buttarelli ha sentito |’ urgenza di scrivere queste pagine proprio sotto la spinta emotiva di
troppi femminicidi avvenuti a pochi giorni di distanza uno dall’ atro. “Dobbiamo pensare I'impensato, se
desideriamo uscire dall’ agoniain cui il mondo é precipitato”. Il suo percorso — senza dimenticare gli echi di
Platone, Sant’ Agostino, Spinoza — segue una geneal ogia femminile non cronologica, madi desiderio, mente
e cuoreinsieme. A cominciare da Eva (proprio lei, la primadonna), e poi Simone Weil, Hannah Arendt,
Maria Zambrano, Carla Lonzi, Francgoise Dolto, infine scrittrici come Flannery O’ Connor e Iris Murdoch,
tutte voci di un “sottosopra’ filosofico che individua nel pensiero antitetico, duale, il responsabile della
rovinosacrisi attuale della civilta europea-occidentale.

Cominciando dalle origini, dall’ Antico Testamento. Ricorrendo a un testo importante dellamistica ebraica, I
male primordiale nella Qabbalah di Moshe Idel (Adelphi), Buttarelli smontala simmetria“primordiale”’ tra
il bene eil male, che fa da contrappunto all’ altra simmetria della nostra cultura, quella maschile/femminile.
Si riteneva cheil male anticipasse il bene, cioe fosse emanato per primo, e quindi secondo la Qabbalah dalle
prime manifestazioni divine, dalle sefirah. “Ho imparato finalmente che Pensiero, Sapienza e Discernimento
sono attributi del male femminile”, scrive Buttarelli, “sono attributi di Eva, colel che ha spaventato I’ umanita
perché ha saputo discernere il bene dal male, ha saputo insegnare afare le differenze: eralaMadre
Pensatrice. Mi pare molto interessante sapere che tentare di spezzare I’ Uno, come capita di fare a chi osserva
con coraggio e lucidamente larealta ‘inferiore’ terrena, é stato inteso come ‘male’ che spezzail sogno di
unione assol uta, radicato nell’ antropologia maschile.” Trovo echi della necessitadi questa rottura anche
nell’analisi che hafatto Stefano Levi dellaTorre in Dio, edito da Bollati Boringhieri. “La Bibbia configura
un Dio che non haresponsabilita solo del bene, ma anche del male. Dio & concepito come vivente,
dignitosamente non scarica solo su atri viventi, umani o demoniaci, la responsabilita del male, ma affermala
propria responsabilita sulla tensione tra bene e male che é inerente allavita. Cio si riflette anche nella
sorprendente invocazione della preghiera ebraica e poi cristiana del Padre nostro: non indurci in tentazione,
che attribuisce a Dio attitudini tipicamente demoniache”.

Matorniamo al lavoro di Annarosa Buttarelli, che riparte da Simone Well, la ragazza ebrea che stando dalla
parte degli ultimi si & consumata facendosi “campo di battaglia’ (come fara anche Etty Hillesum nel campo


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/arendt-weil-dolto-davanti-al-male
https://d10.doppiozero.com/donatella-borghesi

di concentramento). “Non si pud sapere cid che un uomo hain mente quando pronuncia una certa parola
(Dio, liberta, progresso...). Il bene che ¢’ e nella suaanimalo si puo giudicare solo mediante il bene che € nei
suoi atti, nell’ espressione di pensieri originali”, scrive Simone Weil. E I'inizio di una metafisica sperimentale
0 meglio sperimentante, che sviluppera soprattutto la filosofa spagnola Maria Zambrano. Buttarelli sottolinea
come Simone Weil abbia anche una dimensione soprannaturale e inappropriabile del bene: “Dio éil Bene.
Non € una cosa, né una persona, né un pensiero. Tuttavia, per afferrarlo, dobbiamo concepirlo come una
C0Sa, Una persona, un pensiero”. E molto precisa € lasuavisione del male: eI’ attaccamento del desiderio ale
cose terrestri, € lamancanza del limite, ladismisura, I’ avidita di impossessarsi di tutto il peccato originale
che perseguita la condizione umana.

Il bene e negli atti, quindi. Per analizzarli lafilosofa Buttarelli, che detesta il politicamente corretto, il
moralismo giudicante e laretorica dei buoni sentimenti, ricorre alla psicoanalista lacaniana Frangoise Dolto,
e prende il suo commento alla parabola evangelica del buon Samaritano. Che non € un “buono” qualungue,
ma uno che ha fatto solo cid che occorre, cid che & necessario, e poi se ne va. Scrive Dolto: “E un
samaritano... non un intellettuale di sinistradell’ epoca. Non € neppure una colonna della sinagoga. Fa parte
di quella gente che non hanulladi cui gloriarsi: niente Chiesa e poche virtu. Persone molto vicine alla natura,
non certo uomini spirituali. Egli € cosi com’é Un uomo materiale, pratico”. Ecco, bisognaimparare da chi
“fa’ qualcosa, lasciando perdere chi non fa. 1l “sottosopra” di Dolto consiste proprio in quell’ andarsene senza
chiedere nullain cambio, neppure un grazie o un dovere di riconoscenza. Per sentirsi “prossimo”, concetto e
valore oggi dimenticato, rilanciato da Dolto: “1l nostro prossimo sono tutti coloro che la sorte ha messo sulla
nostra strada, che ¢’ erano quando avevamo bisogno di aiuto e ce lo hanno dato senza che noi 1o chiedessimo,
e che ci hanno soccorso, senza nemmeno piu conservarne il ricordo... Tutti coloro che come fratelli e sorelle
ci hanno preso sotto laloro responsabilita fino a quando avessimo ripreso le forze, lasciandoci poi liberi di
proseguire per lanostra via, sono stati il nostro prossimo”. Questo passaggio potrebbe essereil senso di un
cambio di civilta, sottolinea Buttarelli, “che ci metta di fronte alla perdita del senso di responsabilita, ala
cattiva psicologia che invitaa prendersi curasolo di sé, alla cattiva filosofia che sostiene ancora
I"individualismo e il narcisismo, ala cattiva politica che conosce solo il dettato moralistico del tutto astratto
dalle necessita concrete, che non riguardano solo la sopravvivenza ma soprattutto il vivere in relazione”. Per
ritrovare quella“ corrente d’amore” di cui Dolto parlain Il gioco del desiderio ein La liberta d’amare. Come
dicevain fondo Sant’ Agostino: “Ama e accetta tutti i rischi”.






Parlare del male senzaricorrere ad Hannah Arendt non € piu possibile dopo la suailluminazione sulla
“banalitadel male’, quellache porto ala Shoah (La banalita del male. Eichmann a Gerusalemme,
Feltrinelli). Definita da Buttarelli “I’ unica pensatrice trai filosofi novecenteschi che ha saputo dare un nome
definitivo al male incarnato”, quello che fa strame della vita umana perché e scontato e convenzionale,
Arendt ci conduce “all’imprescindibile presa di coscienzacheil male éil prodotto di un agire ordinario,
comune, einvisibileal piu”. Arendt si rivolge direttamente a Eichmann dicendogli che in politica obbedire
agli ordini € la stessa cosa che appoggiarne la politica, in questo caso lo sterminio del popolo ebraico, e non
ci sono aibi che tengano. “Hannah Arendt ha visto che non pensare, non sapere, non ricordare, non decidere
autonomamente sono proprio trai fondamenti della diffusa capacita di fare banalmente, insospettabilmente,
dagentili vicini di casa, il diffuso male quotidiano che ormai, anche oggi, di nuovo, s faticaaintravedere’.

Pensando al male di oggi, dalle guerre su guerre ai femminicidi quotidiani, si ha un attimo di trasalimento
guando s arrivaal titolo “Pregare, non domandare, augurare giustizia a chi fadel male’. Buttarelli sconfessa
ogni tentativo di eticarazionale per fronteggiare il male, il male non si puo correggere cercando di dimostrare
laverita, o cercando il compromesso morale ammettendo che |’ odio ha un’ energia superiore rispetto a bene.
“Ribadisco I esistenza dell’ innocenza’, sostiene |’ autrice. E qui ricorre all’ amata Maria Zambrano, che scrive
in Il sogno creatore (Bruno Mondadori): “Accettare perfino lo sbaglio non commesso, il male non compiuto,
farsi carico di tutte le possibilita del male, oltrepassare ogni confine senza ormai sapere e senza voler sapere,
dal momento che non e possibile, poiché I’ essere e il non essere nel bene e nel male eccedono I’ umana
conoscenza’'.

Il male resta un mistero, e nel male ci puo essere anche piacere, lo ricorda Hannah Arendt, in unalezione
tenutaa New Y ork nel 1965, quando combattevai continui tenteativi di giustificare e razionalizzareil male
che si impossessa della Storia: “Infine per noi, e per I’ esperienza che abbiamo fatto (nazismo, fascismo,
olocausto), c’'elapiu seria delle perplessita: I’ evasione, I’ aggiramento, o la giustificazione della malvagita.
Se latradizione dellafilosofia morale (distinta dal pensiero religioso) concorda su un punto da Socrate fino a
Kant e, come vedremo, fino ad oggi, concerne I’ incapacita umana di compiere il male deliberatamente,
di volereil male per il gusto del male. A essere precisi, I’elenco dei vizi umani € antico e assai lungo, e visto
che non vi mancano lagolael’accidia (in fondo vizi piuttosto secondari), € piuttosto curioso che non ci siail
sadismo, il puro e semplice piacere di causare e contemplare il dolore degli altri. L’ unico vizio che abuon
diritto possiamo definireil vizio di tutti i vizi per lunghissimi secoli. E possibile che sia sempre stato
abbastanza diffuso, madi solito e relegato ala camera daletto e solo di rado trascinato in tribunale’.

Ma allora che fare? Proviamo a guardare all’ autorita femminile custode millenaria del bene-giustizia,
suggerisce: “Quali pratiche hanno seguito le donne che non si sono regolate costruendo morali, € non si sono
fatte proteggere dalla consolazione delle buone azioni atutti i costi o del perdono facile? In mancanza di
morali e di prescrizioni protocollari, si mostra anche I’ altro lato del problema: come evitare di rendersi
complici del male contingente, come evitare di aggiungere al male subito il male della vendetta, come evitare
larisposta suicidariao omicida? Cosarestadafare?’.

Larisposta € non chiedereil perché del male—*“I’assiduaresade conti trai maschi e Dio”.

E, aproposito dei femminicidi, lafilosofaricorda come per le donne I’ abisso della disumanita e spalancato
damillenni e si attiva ogni giorno in tutto il mondo, anche se a volte ce ne dimentichiamo. Lamisoginiae
una crudelta che si esprime anche in forme molto sofisticate, tanto da ingannare la percezione di donne non
alenate a cogliere i comportamenti offensivi dei “loro” uomini. Chiedere perché mi fai del male, perché fai il
male & una domanda pericolosa: costringe ad alzare la posta, istiga allarabbia, e lavittimarischiadi restare
tale per sempre, nella dipendenza fatale dal proprio carnefice. Augurare il giusto al male, anziché maledirlo.
Sottraendogli giustificazioni e benevolenza.

Con una sapienzaintuitiva, ci dice Buttarelli, € quello che hanno fatto da sempre le donne, una forma di
politica passiva, un “ti auguro che...” rivolto a chi o stacompiendo. Non lo ha fatto forse Antigone
predicendo il futuro a Creonte? E qui entrano a sorpresale due scrittrici acui attinge: Iris Murdoch, che ha
scritto La sovranita del bene, e Flannery O’ Connor, la scrittrice preferitadi Tarantino, autrice di Nel



territorio del diavolo ell cielo é dei violenti. “1I cortocircuito che si creanel destino umano trabene e
crudelta & da entrambe accettato come misterioso, ma laricerca tutta interna alla condizione umana permette
aMurdoch di concepire I’ amore, cioe uno dei nomi del bene, come inseparabile dalla giustizia e dal rispetto
del reale”. Un assoluto essere-per-nessuno-scopo. Un amore austero per il Bene privo di consolazione. E
I”amore necessario di CarlalLonzi per un universo senzarisposte. E infine Flannery O’ Connor ci regala un
sorriso: nel racconto Un brav’ uomo é difficile da trovare un Balordo feroce assassino &€ smascherato da una
vecchia signora, che con una semplicissimafrase gli toglie il piacere della crudelta.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




—

Annarosa Buttarel

Bene e mal¢
ottosopr:

La rivoluzions
delle filosofi




