
 

Coscienza artificiale: l’ultima frontiera 
Riccardo Manzotti
31 Gennaio 2024

Qualche giorno prima di Natale, sulla rivista Nature è stato pubblicato un articolo che fa capire quanto
l’intelligenza artificiale stia ormai travolgendo molti assunti di fondo. Il titolo dell’articolo, scritto dalla
giornalista scientifica Maria Lenharo, anche solo dieci anni fa sarebbe stato impensabile: «Coscienza
artificiale: gli scienziati premono per avere risposte». Il fatto stesso che si prenda in considerazione la
possibilità di una macchina cosciente è epocale perché implica la possibilità che la divisione culturalmente
più profonda, quella tra noi e le macchine, sia messa in discussione. È straordinario vedere come una sfida
tecnologica (l’intelligenza artificiale) e un problema scientifico (la coscienza) convergano nel pretendere una
risposta univoca.

In sintesi, l’autrice sottolinea come le capacità cognitive dell’Intelligenza Artificiale, grazie ai famosi modelli
generativi del linguaggio di grandi dimensioni (LLM) di cui ChatGPT è l’esempio di maggior successo,
siano oggi talmente vicine a quelle umane da rendere plausibile la domanda se queste intelligenze artificiali
siano coscienti. 

Recentemente, i coordinatori della prestigiosa Association for Mathematical Consciousness Science hanno
sottolineato come non esistano criteri oggettivi per riconoscere i sistemi dotati di coscienza. Già dall’Aprile
2023, Jonathan Mason (matematico a Oxford), Lenore Blum (studioso di intelligenza artificiale di fama
mondiale) e Johannes Kleiner (matematico presso l’università di Monaco) hanno chiesto di prendere
seriamente in considerazione la possibilità della creazione di macchine dotate di coscienza in una lettera
aperta al Consiglio sull'Intelligenza Artificiale delle Nazioni Unite.

È un tema ricorrente. Nel 2022 un ingegnere della Google, Blake Lemoine, aveva dichiarato che
l’intelligenza artificiale Lambda (oggi ampiamente superata da ChatGPT) fosse autocosciente. Non era stato
preso sul serio, ma in meno di due anni una dichiarazione azzardata è diventata una domanda rispettabile.
Oggi più di uno studioso prende seriamente in considerazione la possibilità della coscienza artificiale. C’è chi
propone di sospendere il progresso tecnologico in attesa di capirne di più e c’è chi sottolinea i problemi etici,
nonché i rischi, posti anche solo dalla possibilità di realizzare una coscienza artificiale. Oggi che le macchine
stanno raggiungendo gli esseri umani sia per quanto riguarda il linguaggio che per quanto riguarda la capacità
di muovere corpi e di interagire con il mondo, tra macchine e persone l’ultima differenza è rappresentata
proprio dalla coscienza.

In questo dibattito il termine «coscienza» si riferisce soprattutto alla coscienza fenomenica, ovvero la
capacità di sentire qualcosa; quella cosa che scompare (grazie al cielo) quando, prima di un intervento
chirurgico, ci sottopongono a una anestesia totale. La coscienza fenomenica è distinta dalla coscienza morale,
ben rappresentata dal grillo parlante di Pinocchio, che sarebbe la comprensione del significato delle nostre
azioni. Tanto per capirci, un bambino di pochi anni non ha ancora una coscienza morale, ma sicuramente ha
la coscienza fenomenica e infatti se si fa male lo sente benissimo! Una macchina, no. Ma perché no?

La coscienza è tutt’ora uno dei più grandi misteri irrisolti della scienza, tanto che in un sondaggio rivolto agli
autori della rivista Science, è stata posta fra le principali domande senza una risposta insieme alle origini
dell’universo e della vita. Oggi però, a seguito dello sviluppo dell’intelligenza artificiale, la coscienza non è

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/coscienza-artificiale-lultima-frontiera
https://d10.doppiozero.com/riccardo-manzotti
https://www.nature.com/articles/d41586-023-04047-6
https://www.nature.com/articles/d41586-023-04047-6
https://amcs-community.org/open-letters/
https://amcs-community.org/open-letters/


più solo un problema scientifico, ma è anche una sfida tecnologica. Oggi non è più velleitario chiedersi in
concreto che differenza ci sia, in fondo, tra una macchina intelligente come GPT e una persona? Come ha
affermato in una recente intervista Antonio Chella, professore di robotica a Palermo e da anni studioso di
coscienza artificiale, «La coscienza è ciò che ci rende umani e, pertanto, per costruire un robot simile
all'uomo, è inevitabile affrontare il problema della coscienza.» 

È innegabile che fino a ieri la coscienza fosse associata, negli esseri umani, alle capacità logiche e soprattutto
linguistiche. Nella pratica si attribuiva la coscienza alle creature dotate di linguaggio. Era molto comodo il
fatto che gli esseri umani fossero l’unica specie in grado di parlare e scrivere. Nel caso degli animali si
procedeva sulla base di una somiglianza anatomico-comportamentale con gli esseri umani: a gatti e scimmie
si attribuiva qualche grado di coscienza alle meduse e alle aragoste no. Ma perché? Non si sa bene.

Le regole sono cambiate. GPT sa usare linguaggio e conoscenza e quindi il mistero della coscienza non è più
all’interno di una rassicurante cornice antropocentrica. Quali sono le condizioni che consentono a un sistema
fisico di passare il Rubicone esperienziale e diventare capace di provare qualcosa? Il problema della
coscienza si presenta così diviso in due lati: da una parte il pericolo che macchine dotate di coscienza
perseguano una autonomia che potrebbe non essere a nostro vantaggio e dall’altra il problema etico di gestire
delle macchine nel momento in cui, in quanto dotate di sensazioni e motivazioni, non sarebbero più
macchine.

Oggi nessuno studioso pensa che le intelligenze artificiali siano dotate di coscienza. Nessuno ritiene che
quando digitiamo una richiesta a ChatGPT, questo sia in grado di fare esperienza delle nostre richieste.
Tuttavia non sappiamo perché! Nessuno è in grado di fornire un criterio oggettivo per dire se un certo
processo fisico (sia esso un’attività neurale dentro un organismo biologico o un processo elettronico dentro

https://www.interaliamag.org/interviews/antonio-chella-cognitive-architectures-for-artificial-consciousness/


un computer) sia cosciente. La coscienza è riuscita a sfuggire a ogni tentativo di spiegazione naturalistica.
Fortunatamente abbiamo a disposizione una prova di esistenza: gli esseri umani sono coscienti e quindi la
coscienza è possibile nel mondo fisico.

Nel caso dei modelli di linguaggio di grandi dimensioni, la tentazione di attribuire loro la coscienza è forte
perché manipolano il linguaggio e la conoscenza a esso associata come un essere umano dotato di coscienza.
Questi modelli usano il linguaggio con una competenza che, se fosse il prodotto di una persona, sarebbe
sicuramente associata alla coscienza. È sufficiente per attribuire loro l’esperienza cosciente? Non pare, per
quanto i motivi addotti non sembrino convincenti. Per esempio, spesso si sottolinea come queste macchine
non contengano niente di simile alla mente, ma solo parametri statistici che rappresentano la probabilità che
una parola sia usata in un certo contesto. L’obiezione ha un certo peso, ma diventa debole nel momento in cui
si osserva che potrebbe essere ugualmente applicata agli esseri umani. Infatti, dentro il sistema nervoso non
c’è alcunché di cosciente. Per quanto ne sappiamo, ci sono solo neuroni che, grazie alle loro connessioni,
rappresentano la probabilità che una certa risposta segua a un determinato input. Insomma, quando
formuliamo una frase, il nostro cervello, da un punto di vista fisico e matematico, non è poi così diverso da
una intelligenza artificiale GPT. Il pensiero rimane qualcosa di misterioso ed evanescente e nessun
neuroscienziato oggi può dire di averne visto uno, anche impiegando le tecniche di brain imaging più
sofisticate.

Tuttavia, GPT ha dei limiti rispetto a una persona e cercherò di chiarirli facendo appello a un’analogia con la
memoria umana. La memoria viene normalmente divisa in memoria semantica ed episodica. La memoria
semantica è quella capacità che ha a che fare con la conoscenza linguistica (non a caso …). Per esempio, io
mi ricordo che Cesare è stato assassinato il 44 a.C. alle idi di Marzo. A questo punto devo confessare che al
momento non ho la più pallida idea di cosa siano le «idi». Il liceo è lontano. Ma se mi chiedete di formulare
una frase sulla fine del divo Giulio, non ho esitazione nell’usare quell’espressione linguistica. Ecco, questo è
un caso di conoscenza linguistica che non si associa ad alcuna esperienza diretta delle parole utilizzate. In
molti casi, chi usa il linguaggio si trova in questa situazione. Si sa come usare le parole, ma questo avviene
senza che tale pratica si accompagni alla coscienza in prima persona. La memoria episodica è invece sempre
associata all’essere stati presenti a un certo evento, oggetto o situazione. Per esempio, se vi chiedo dove
eravate quando vi siete sposati avete un ricordo personale. Muovendosi dal mondo della memoria a quello
del linguaggio è come se le attuali intelligenze artificiali avessero solo una conoscenza semantica ma non
episodica del mondo. È come se la coscienza artificiale fosse una specie di Emilio Salgari che, non solo non
avesse mai visitato l’India, ma non fosse mai uscito da una stanza ermeticamente chiusa.

Nell’essere umano si procede dalla conoscenza diretta delle cose (o esperienza cosciente) verso la
conoscenza semantica (o capacità di fornire descrizioni linguistiche). Il bambino prima vede e tocca oggetti
che hanno colori, forme e sapori diverse e dopo impara il linguaggio che gli permette di comunicare.
L’intelligenza artificiale si muove nella direzione opposta. Prima assimila i testi che le abbiamo messo a
disposizione e dopo dovrebbe sviluppare la coscienza. Ma non si capisce perché dovrebbe e come potrebbe.
Ha poco senso chiedersi se una intelligenza artificiale possa derivare dalla competenza linguistica il
significato e quindi l’esperienza cosciente che, negli esseri umani, è stata la causa prima del linguaggio e
della cultura. Personalmente, credo di no. 

Non sempre le strade sono percorribili in entrambe le direzioni e ci sono molti motivi per pensare che il
processo che va dal mondo al linguaggio sia a senso unico. Anche se nel secolo appena trascorso (il secolo
breve secondo la fortunata definizione dello storico Eric Hobsbawm) ha avuto molto successo una visione
trascendentale del linguaggio che lo ha posto come il succedaneo delle categorie kantiane. Al contrario credo
che oggi si possa e si debba, anche grazie alla intelligenza artificiale, ripensare la realtà in termini cosali. Non
è vero che il linguaggio sia la casa dell’essere, piuttosto il linguaggio è stato (ed è) una leva su cui le cose si
appoggiano per produrre effetti nel mondo; nel nostro mondo che chiamiamo esperienza. L’intelligenza
artificiale potrebbe essere l’occasione ideale per rimettere in discussione il rapporto tra mente e linguaggio,
tra pensieri e proposizioni, tra esperienza e realtà. Grazie al fatto che la intelligenza artificiale sa usare il
linguaggio in assenza di coscienza, potremmo concludere che la coscienza fa uso e si arricchisce del



linguaggio, ma non nasce e non coincide con esso.

Rimane l’imperativo del titolo di Nature: visto che l’intelligenza artificiale è così avanzata, non dovremmo
essere in grado di distinguere fra sistemi coscienti e sistemi non coscienti? Non dovremmo essere in grado di
distinguere chi è persona da chi non è? Come diceva il principe di Danimarca «Essere, o non essere, questo è
il dilemma». Con buona pace del dualismo antropocentrico, essere è tutt’uno con l’essere coscienti. Il giorno
che le macchine saranno coscienti, per la prima volta, oltre a noi, ci sarà qualcun altro che esisterà. La terra
non sarà più solo nostra.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

