
 

In difesa della cancel culture 
Federico Casotto
7 Gennaio 2024

Stilnovismo

“Prendi ad esempio due versi del sonetto”, mi dice, non senza ironia, la sedicenne studentessa di liceo: “Ella
si va sentendosi laudare, benignamente d’umiltà vestuta… Non vedi che questa è la versione angelicata del
catcalling? A cui ella si sottomette con gratitudine, alzando uno schermo di modestia, come se dicesse
‘grazie, grazie di cuore per gli apprezzamenti forse non meritati, sicuramente non richiesti, sulla mia bellezza
celestiale’. Lo stilnovismo” continua la studentessa “è stata una grande fregatura per le donne”. 

A parte il catcalling (per chi non lo sapesse, si tratta dell’abitudine di certi maschi di fare apprezzamenti
molesti alle ragazze in cui si imbattono per strada), la tesi è che l’elevazione stilnovista del femminile a un
ideale incorporeo di purezza collocato a metà tra il cielo e la terra implica che la dignità morale della donna
possa manifestarsi pienamente solo vicino a quell’ideale, mentre qualsiasi compromissione terrena con il
desiderio carnale la degrada irrimediabilmente. Per il maschio, invece, che è rimasto più in basso, vicino alla
terra, l’indulgere al desiderio carnale non è squalificante nella stessa misura, perché il maschio è definito
anche dalle sue pulsioni – è semmai proprio l’impotenza a squalificarlo. Così a lui si può chiedere al
massimo di sublimare il desiderio, come fa il poeta stilnovista, per accedere a uno status morale più elevato.
Alla donna, invece, si chiede di non desiderare affatto. “La donna onesta, come diceva tua nonna, è quella
che non pensa nemmeno a certe cose.”

La conclusione è una richiesta molto precisa che la studentessa e le sue compagne di prima liceo vorrebbero
fare all’istituzione scolastica: “O si tira un po’ dritto sul dolce stil novo nel programma di italiano, oppure, se
proprio si deve approfondire, si facciano dei ragionamenti sulle conseguenze che questa estetica originaria
del discorso amoroso ha avuto e continua ad avere sulla condizione femminile.”

Cancel culture, penso! Ecco che adesso vogliono far fuori Cavalcanti e compagni in quanto espressione di un
punto di vista patriarcale sulla donna e sull’eros. Un caso esemplare di presentismo, aggiungerei, cioè di
quell’atteggiamento critico per cui si giudica un’opera d’arte coi criteri morali del presente, senza inquadrarla
nel contesto culturale che l’ha prodotta e rinunciando così a riconoscerne il valore, che potrebbe travalicare
quel contesto ed essere percepito e goduto ancora oggi. Poi però mi ritrovo io stesso a riflettere per la prima
volta dopo tanto tempo sul valore che ha per me questo componimento che tutti abbiamo imparato a
memoria: Tanto gentile e tanto onesta pare, dalla Vita Nova di Dante Alighieri. All’epoca in cui ero liceale
io, quei versi potevano ancora risuonare con un certo ideale di vero amore che continuava ad aver presa
perfino tra i più viziosi di noi e che esigeva dal maschio intenzioni onorevoli e dalla femmina una dose
apprezzabile di castità e candore. In effetti, ripensando adesso al personaggio di John Travolta in Grease – un
riferimento, non dico un modello, per gli adolescenti di allora – si può cogliere, nella sua figura di bullo
sciupafemmine che si innamora seriamente di una ragazza per bene, eterea, cerulea, bionda e casta e vive con
lei per tutta un’estate una relazione amorosa innocente e senza sesso, un remoto riflesso di stilnovismo. Oggi
invece, lo devo ammettere, il sonetto di Dante non risuona più con niente, non mi commuove, perché non fa
altro che rappresentare un tipo di afflato amoroso/religioso nel quale né io né i sedicenni del 2023 ci
riconosciamo più.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/in-difesa-della-cancel-culture
https://d10.doppiozero.com/federico-casotto


Qualcosa è cambiato

Il discorso sul femminile e sul suo rapporto con il maschile è in una fase in discontinuità epocale rispetto a un
passato che dura da molti secoli, come a suo modo ci dice la studentessa. Nelle nostre società si è diffusa una
capacità di discernimento nelle questioni di genere che fino a pochi lustri fa era prerogativa di una minoranza
radicale. Sempre più persone – ormai una massa critica – sanno riconoscere la discriminazione dove un
tempo non la si vedeva e nemmeno si cercava e, una volta riconosciuta, la condannano con un’intransigenza
che la nostra storia non aveva mai sperimentato in questi ambiti. Lo testimoniano, tra molte altre cose, la
rilevanza che i media mainstream stanno dando ai casi di molestie verbali e l’esecrazione che essi provocano
in larga parte dell’opinione pubblica: i fuorionda del giornalista Giambruno, per esempio, con i suoi
ammiccamenti sessisti alle colleghe, o il caso ben più trucido dei video di Depardieu girati durante un tour in
Corea del Nord. Molti di noi non sono più disposti a classificare questi episodi come manifestazioni di
esuberanza maschile, o di aderenza al proprio ruolo nel gioco dell’attrazione tra i sessi. E chi vuole ancora
interpretarli così, considerandoli tutt’al più sconvenienti, ma per nulla abusivi, sa di schierarsi sul fronte di un
conflitto culturale che attraversa tutta la società. È questo fronte la vera novità. Le femministe del secolo
scorso si scontravano con un sentire comune ancora compatto, che tanto a destra quanto a sinistra faticava a
riconoscere la legittimità delle loro rivendicazioni di parità e di rispetto nella sfera amorosa, sessuale e
famigliare. Oggi il sentire comune su questi temi si è diviso definitivamente e in questo nuovo clima
culturale perfino la lettura gender-oriented dello stilnovismo proposta da una liceale, per quanto la si voglia
criticare, sarà accolta come l’espressione di una sensibilità moderna e non di un radicalismo marginale. 

Woke e shitstorm: occhi aperti e odio cieco

Il cambiamento e, soprattutto, la sua accelerazione recente si devono in buona parte all’attivismo cosiddetto
woke e alle istanze del politicamente corretto, in particolare ai movimenti #MeToo e Non Una Di Meno.
Woke significa letteralmente svegliato e nel contesto dell’impegno sociale si riferisce a chi tiene gli occhi
bene aperti sulle discriminazioni. Con questo significato la parola ha avuto diffusione a partire dalla metà
degli anni Dieci del Duemila grazie al movimento Black Lives Matter e ha finito per riferirsi alla lotta contro
qualsiasi discriminazione: razzismo, sessismo, omofobia, transfobia (avversione per la transessualità), afobia
(avversione per l’asessualità), grassofobia ecc. Nonostante i loro enormi meriti, l’attivismo woke e quello per



la correttezza politica ultimamente non godono di buona stampa e vengono spesso citati con intenzione
screditante non solo da chi non si riconosce nelle loro istanze, ma anche da chi pur riconoscendovisi, ne
critica le derive intolleranti e settarie, che hanno effetti controproducenti rispetto a obiettivi condivisibili.
Secondo Davide Piacenza, autore di La correzione del mondo: cancel culture, politicamente corretto e nuovi
fantasmi della società frammentata (2023, Einaudi), un saggio molto utile per chi voglia orientarsi nel
complicato mondo dell’attivismo contemporaneo, le cause di questo discredito sono legate alle logiche della
comunicazione social. 

Il libro fornisce un repertorio impressionante e ben documentato di casi in cui l’eccesso di zelo di chi sui
social ha voluto ergersi a portavoce di minoranze discriminate ha provocato vittime innocenti. Casi, ad
esempio, di docenti universitari che hanno perso il lavoro dopo essere stati o state oggetto di campagne
d’odio – più propriamente di shitstorm che in italiano si renderebbe con tempeste di merda – per avere
espresso opinioni su temi sensibili non perfettamente allineate a una specifica corrente di pensiero woke o per
frasi estrapolate da un ragionamento critico, articolato e tutt’altro che discriminatorio. Un fattore
determinante nel montare delle tempeste sono gli algoritmi delle piattaforme, che premiano le prese di
posizione nette, basate sull’individuazione di un bersaglio da ostracizzare e sulla riduzione dei termini di un
qualsiasi dibattito a polarità senza sfumature. Un post incendiario congegnato come una chiamata alle armi
contro qualcuno e pubblicato con l’intento di annichilirne la reputazione social, perché ha detto o fatto
qualcosa che può essere considerato offensivo per una minoranza discriminata, ha alte probabilità di catturare
l’attenzione degli utenti di una piattaforma, stimolando in ciascuno l’esercizio euforizzante dell’indignazione



e della giustizia sommaria. Per questo viene favorito dall’algoritmo, che ne amplifica gli effetti, consentendo
all’autore di accumulare like a valanga, ai follower di sentirsi attivi senza sforzo nella lotta contro le
ingiustizie e alla piattaforma di generare traffico. Nella prospettiva della piattaforma, traffico vuol dire
profitto e le tempeste di merda sono prima di tutto traffico. 

Al contrario, una presa di posizione pacata e critica che dia conto della complessità di una questione e
rappresenti con onestà intellettuale e senza condanne pregiudiziali le opinioni contrarie ha molte meno
chance di guadagnare quote nel mercato dell’attenzione, così viene marginalizzata dall’algoritmo, come un
cattivo investimento. “Chi ha bisogno di una società meno divisa e con più pensiero critico quando bisogna
ingrossare un bilancio?” si legge a un certo punto nel libro di Piacenza, evocando en passant la madre o il
padre di molti mali del mondo, cioè il primato del business su etica e politica. 

Chi pratica l’attivismo sui social tende ad adeguarsi a quelle logiche e la sua sete di giustizia finisce per
accompagnarsi e spesso per confondersi con la sete di like e di click, che diventano la misura dell’efficacia
della sua azione. Il risultato è una militanza aggressiva e personalistica, da guerrieri della giustizia sociale,
meno interessata ad armonizzare le molte voci dell’attivismo e più incline a fare risaltare la propria, per
affermarsi come influencer con il supporto di follower acritici.

In difesa della Cancel Culture



Di qui, il discredito e l’accusa di indulgere troppo alla furia censoria, con iniziative come l’ostracismo
mediante shitstorm di qualsiasi voce critica, o come l’esclusione di Via col Vento dai cataloghi della TV via
cavo HBO, o la pretesa di emendare i testi di Roald Dahl da parole sessiste, razziste o grassofobiche.
Discredito che rischia di offuscare il fatto che in molti casi, ben diversi da quelli appena elencati, la furia
censoria dell’attivismo woke è rivolta verso posizioni realmente retrive e discriminatorie, che se la meritano.
Si può poi discutere più in generale sul valore morale e sulla reale efficacia di censura, ostracismo, e
iconoclastia nelle battaglie culturali. Quel che è certo è che non sono tattiche nuove: la storia è piena di libri
bruciati, oppositori ridotti al silenzio e statue divelte. 

Per identificare queste tattiche quando sono usate in una prospettiva progressista, orientata alla lotta contro le
discriminazioni, è stato introdotto un neologismo, cancel culture, che ci aiuta a fare distinzioni tra censura e
censura: il rifiuto di vendere il libro del Generale Vannacci nella propria libreria è, secondo i conservatori che
condividono le sue idee, cancel culture, mentre il bando pregiudiziale di libri con contenuti LGBTQ+ nelle
scuole americane sarebbe definito dai progressisti come oscurantismo o censura tout court, non cancel
culture. L’abbattimento della statua di Edward Colston a Bristol, un commerciante di schiavi che aveva fatto
anche cose buone, è cancel culture, mentre la rimozione di una bandiera arcobaleno dalla facciata di un
palazzo è solo un atto repressivo. Nell’idea di cancellazione vi è un’implicita direzionalità. Si cancella ciò
che è già scritto, non ciò che si deve ancora scrivere. Lo si cancella, spesso, con l’intenzione di riscriverlo
meglio, alla luce di una consapevolezza nuova. Dicendo cancel culture si definisce l’oggetto della censura -
incluse le idee di Vannacci - come elemento di uno status quo, come parte di un’interpretazione del mondo
consolidata, impressa nelle nostre coscienze, che qualcuno vorrebbe rivedere e correggere. In questo, io vedo
il grande potenziale della cultura della cancellazione, nonostante mi allinei alla condanna dei suoi eccessi.
L’attivismo woke propone un cambiamento di prospettiva sulla storia e sul linguaggio che è salutare.
L’imbrattamento del monumento a Churchill con la scritta “era un razzista” (citato anche da Piacenza
nell’interessante capitolo dedicato alla revisione della memoria collettiva e dei suoi simboli), oltre a dirci che
il grande statista molto probabilmente era un razzista, porta alla nostra attenzione aspetti del suo operato che
sono poco noti, perché messi fuori fuoco dalla storiografia ufficiale. Come, ad esempio, certe decisioni che
Churchill avrebbe preso tra il ‘43 e il ‘44, pur sapendo che esse avrebbero amplificato gli effetti di una
spaventosa carestia nel Bengala, causando milioni di morti. Si tratta di questioni controverse, che lascio tutte
agli storici, ma intanto il gesto di protesta ci invita a guardare la storia dal punto di vista delle popolazioni
che sono state considerate sacrificabili e a ripetere l’esercizio sul presente per capire chi stiamo considerando
sacrificabile oggi e guardare coi suoi occhi la storia nel suo farsi. È un invito che dovremmo accogliere,
anche a rischio di demolire un simbolo della guerra al nazismo. Alla peggio ne troviamo un altro. 

Leggi anche:

Daniela Gross, Basta ti cancello

Francesca Serra, Chi cancella cosa?

Rocco Ronchi, Il politicamente corretto: arma, utopia, terrore

Riccardo Venturi, Altre statue cadranno

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/basta-ti-cancello
https://www.doppiozero.com/chi-cancella-cosa
https://www.doppiozero.com/il-politicamente-corretto-arma-utopia-e-terrore
https://www.doppiozero.com/altre-statue-cadranno-perdonate-il-disordine
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





