DOPPIOZERO

Giulia Niccolal: una M aestr a

Beppe Sebaste
17 Ottobre 2023

Parliamo oggi di qualcosa che e cosi evidente da essere stato forse nascosto proprio dalla sua evidenza.
Parliamo di parole, del rapporto che i maestri possono avere con le parole, e chei discepoli possono avere
con le parole. E un tratto dei maestri avere una postura verbale molto caratteristica e imparentata credo con
guelladei poeti. Cioé, se dovessimo dare un nome alla puntata di oggi di questa trasmissione sui maestri, io
lachiamerel “laviadellapoesia’. Lacomunanza che le parole dei maestri hanno con quelle del poeti &
proprio nellaloro esemplaritd, nellaloro poeticita, che fan si che quando le si riconosca questo effetto di
riconoscimento dia una sorta di beatitudine simile a quella che si prova quando nei poeti — nelle poesie dei
poeti — noi riconosciamo che hanno detto la parola giusta, cioe che solo con quella parolasi potevadire
quellatal cosa.

E un riconoscimento importante — questa verita misteriosa della poesia.

Inoltre le parole dei maestri nellaloro laconicita hanno anche un atro tratto caratteristico che li accomuna ai
poeti, ed e quello di selezionarei loro ascoltatori, il loro pubblico in un modo che non ¢’ entra niente, per
esempio, con i quozienti intellettuali. La paroladei maestri, cosi come la paroladel poeti, € molto selettiva,
main un senso che giale antiche parabole o storielle, per esempio le parabole di Gesu, sapevano molto bene
guando appunto dicevano: “chi ha orecchie per intendere intenda’.

Parliamo di tutto questo con I’ ospite di oggi, che & Giulia Niccolai, poeta e praticante e insegnante di
Buddismo tibetano. Che ammiro da molti anni.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/giulia-niccolai-una-maestra
https://d10.doppiozero.com/beppe-sebaste

*

b &. A
GiuliaNiccolai alaGalleria L’ Ocapoesia, Roma, 1979, foto di Andrea Mantovani, collezione
Mara Cini.

Giuliafece parte del Gruppo 63, forse |’ unica avanguardia letterariain Italia dal dopoguerrain poi, fatta da
coloro che mostrarono e portarono all’ attenzione la consistenza del linguaggio, facendola uscire da un certo
incanto che rendevail linguaggio invisibile, misterioso, e ancora peggio strumento per qualcos atro.

Dal Gruppo 63 Giulia Niccolai hafatto molti libri di poesia, di cui vorrei ricordare soprattutto Harry's Bar e
altre poesie, uscito nel 1981 da Feltrinelli, eil libro dei frisbee, di cui Giuliaci spiegherail significato.
Queste ultime sono poesie “volanti”, poesie a perdere, e che avolte ritornano, insommacomei frisbee. Negli
anni Settanta e Ottanta ha inventato e curato larivista“ Tam Tam”, con Adriano Spatola, Corrado Costae
altri poeti, finché un evento importante (che ci ricordale leggi del contrappasso, e magari proprio quella
Poetic Justice su cui Giulia aveva unavolta scritto) hafatto si che dal 1986, in seguito a eventi privati (in cui
rientrava anche la perdita della parola) lel siadiventata discepola di lamatibetani e abbia abbracciato la
praticareligiosa e spirituale del Buddismo di ispirazione tibetana, al punto di divenirne insegnantein Italia.

(Interludio musicale)

Giulia, pens di essere d’accordo con la mia definizione dell’ importanza della parola dei maestri, che s
accomuna (dicevo) con quella dei poeti?

Diciamo sono d’ accordo, poi vorrei perd sottolineare questo aspetto per quanto riguarda la parola dei maestri.
I Buddismo vede e analizza due verita: una veritarelativa che € come le cose ci appaiono, e una verita ultima




che e come le cose effettivamente sono. Allorai maestri che insegnano in Europa sono tutti degli esseri
realizzati cioé liberi, usciti dal samsara, e persone le cui parole hanno questo peso, questo valore perché non
sono mai in contraddizione con cio che pensano e sentono. Non sono mai parole dirette ad ottenere successo
0 denaro o riconoscimenti, bensi soltanto ad aiutare gli altri a capire sé stessi e il mondo, e questa € la
incredibile forza delle parole dei maestri.

Molto illuminante questa precisazione. Vorrei chiederti per chi ci ascolta di spiegareil significato di
samsara, cheio definirei come “ condizionamento” , se non sbaglio eil condizionamento...

Si, élaruotadelle rinascite incontrollate; non si pud essere buddisti se non si crede nellerinascite e la
rinascitaincontrollata € quando tu, in uno stato di bardo, cioe intermedio tra una morte e la rinascita, non sei
in grado, latuamente non € in grado di decidere dove, quando e come vuole rinascere. Sei in balia del tuo
karma, cioe delle tue azioni passate (positive/ negative) cheti proiettano verso unarinascita. Nell’altro modo
invece decidi tu, poi sei in grado di decidere.

Questo chedici in effetti mi spinge a sottolineare I’importanza che gli eventi della vita hanno avuto poi nelle
tue scelte e nel fare incontrare il tuo essere poeta con il tuo essere ora una persona religiosa.

In realta quello che mi € capitato nel 1985, poco primadi incontrare il Buddismo, € stato un ictus celebrale
che guarda caso mi hatolto la parola.

Quella parola poetica che chi ti conosceva (e io ti conoscevo) ammirava molto anche nella maniera di
offrirla nelle letture pubbliche; la cui dizione, per non dire la spettacolarizzazione, la tua, si puo dire credo
chelatuadizione, latua,

non dico spettacolarizzazione, era pressoché unicain Italia.

S, puo essere... solo che, molto probabilmente, almeno per quel che ho capito da alora, lafacevo con una
motivazione sbagliata, lafacevo con un desiderio di riconoscimento e quindi grossomodo di successo. La
parola era troppo importante per me in questo senso. Tant’ € vero che poi per molti anni non ho piu scritto
perché, tral’ altro, non ne avevo il tempo, perché avevo determinati compiti all’interno del centro buddista. E
poi, finché non ho capito questo mio errore, questa mia motivazione che nei miei confronti comunque era
sbagliata, non ho piu scritto. Avendo capito questo, ho poi potuto riprendere a scrivere, ma senza piu
aspettarmi niente dalla poesia, e questa e una bellissima liberazione (rivelazione?) per me.

Nel convegno autocel ebrativo del Gruppo 63 che si € tenuto un anno fa a Bologna tu hai fatto un intervento
molto diverso da quelli di tutti gli altri, sia come tenore che come tono, con un certo distacco, giustamente
con questo senso (scusami se lo dico in giapponese come I’ ho imparato dal Buddismo Zen) con il senso di
mushotoku, cioé di “ nessun merito, nessuno scopo” , nessun premio. La tua mi € sembrata senz altro una
voce piuttosto isolata nel coro del tuoi ex sodali. S pud parlare in questo senso di Poetic Justice? E come la
intendi?

Latraduzione |etterale € giustizia poetica, il significato e identico a quello dellalegge del contrappasso che a
suavoltaeidentico allalegge di causa ed effetto del karma. Direl che, dato che il mio karma erainquinato, lo
smettere e poi il ricominciare con un altro atteggiamento, certo € un discorso che haa che fare con la Poetic
Justice.

S puo parlare di conversione? Una parola occidentale che io conosco per esempio avendo letto

sant’ Agostino il quale fra I’ altro, una sua formula, il suo carattere di sintesi, mi sembra che possa tradurre
benissimo anche la migliore spiritualita buddista, quando dice: “ Non chiedere nulla a Dio tranne Dio
stesso” . Naturalmente “ Dio” |o ritengo essere un’ espressione metaforica per tante traduzioni possibili, tutte
eccellenti, di qualcosa di molto pit grande dell’ ego a cui fa riferimento ogni vera conversione.



Giustissimo. Si, alorain questo senso si puo parlare di conversione. Non che io mi sia convertita dal
Cattolicesimo a Buddismo, non lavedo in questo senso, perché mi pare che un cammino spirituale sia
comunque la salita verso una vetta e che uno scelga una pista o un’ altra € la stessa cosa.

Agostino faceva come mestiereil retore, lui non si € convertito da una religione a un’altra, ma dalla filosofia
edallaretorica allareligione, edi sé stesso diceva che si era accorto cheil suo era un mestiere gonfio di
vento, cioe fatto di parole gonfie di vento.

Perfetto, questo € perfetto anche perché il Buddismo vede che in ogni uno, in ogni corpo, ¢i sono i quattro
elementi di ariaterraacqua e fuoco e I’ eccessiva aria & un’ esaltazione di sé, che é esattamente quello che dice
Sant’ Agostino.

E d altra parte quello che mi da gioia e vedere e sapere che tu continui a scrivere, € come se fosse la
realizzazione di un’ affermazione che fece una volta il grande poeta ebreo Edmond Jabés, quando scrisse che
bisogna aver fatto molte strade diverse per accorgersi, a un certo punto, che non si € mai lasciata la stessa
strada.

Eh, bellissmo, € quello che dice Novalis quando dice: dove stiamo andando? Stiamo tutti sempre tornando a
casa. Insomma mi pare che ci sia qualcosa di molto simile ed € sempre gual cosa che ha a che fare con
I’arrivare adei livelli di sé stesso piu profondi e pit genuini.

(Interludio musicale)

E appena uscito questo mio librino con 16 testi sull’ Oriente che si chiama Orienti, pubblicato in Svizzera, e
leggero queste due brevissime poesie che riguardano un momento molto molto intenso che ho avuto in
Giappone. E stato un momento di rivelazione e di pienezza e infatti tutte queste poesie, anche quelle che
raccontano di episodi molto difficili, hanno comunqgue a che fare con questi momenti di rivelazione e di
pienezza.

A Kyoto il tempio dei mille e uno ha nome Sanj?sangen-d?, che vuol dire 33, il salone che ospitale statue
dei 1000 e un Bodhisattva € sorretto da 35 colonne, 33 sono gli spazi vuoti trale colonne. Filosoficamente il
fatto di dareil nome a tempio in base a numero degli spazi vuoti, dungue a cio che non ¢’ €, puo essere
interpretato come la garanzia piu elegante e squisitamente Zen di non escludere mai niente e nessuno. Ecco, &
stato quando io ho intuito il significato dell’ aver dato il nome 33 che gia di per sé e comungue un home
magico, ma essendo il grande vanto del tempio quello di avere delle statue a grandezza quasi naturale,
sarebbero 1,60 m di 1000 e un Bodhisattva, inizialmente uno si chiede come mai ci sono 1000 e un
Bodhisattva? Bodhisattva vuol dire santo, in pratica, saggio, figlio del Buddha, e colui che € giamolto
avanzato. Ci si chiede: come mai o chiamano 337 E questa cosa € stata per me un momento bellissimo.

E un esempio, un insegnamento di estetica del vuoto, di una perfezione assoluta dello spazio. E la poesia che
ha questa funzione insomma di dare un po’ la sveglia spesso...

Quando la poesialo fa e un momento di incontro bellissimo, e puo accadere per ognuno, assol utamente a tutti
i livelli. Accade quando la poesia sta dicendo una verita per te, quando tu riconosci unatua veritanella poesia
e dunque vedi che si tratta poi sempre di verita, come le parole dei maestri.

Che sono dette a tutti ma sono dette anche a ognuno...

Eh certo... Questa & una grandissima capacita che diventa quasi chiaroveggenza nell’indirizzare a ognuno
specificatamente il suo discorso.

La cosa piu curiosa, che sfugge soprattutto a causa del supermercato New Age che ha imposto all’ attenzione
certi libri piuttosto che altri, e che in generale sfugge nella nostra cultura, € quella che mi spiegd una
“letterata” cinese (nel senso classico), € che anche le storie Zen che sono andate a ruba in Occidente



vengono in realta esse stesse dall’ Occidente, perchéi cinesi sanno capire benissimo le parabole Zen che
sono contenute sia nell’ antico che nel nuovo Testamento, sanno interpretarle e leggerle allo stesso modo,
mentre per noi & come se avessimo dimenticato questo nostro patrimonio di storie, e lo importiamo

dall’ Oriente come qualcosa di esotico. Ma invece |o abbiamo anche nella storia della letteratura,
giustamente.

V erissimo.

Giulia, éinfatti questo che mi da letizia nella riunione in te di tutte le tue biografie, di tutte le tue strade,
anche grazie a questa che abbiamo chiamato conversione. E allora vorrei chiederti in questa puntata di
Maestri (una trasmissione sulla “ trasmissione” , potremmo dire, dato che i Maestri soprattutto trasmettono)
di parlarci dei tuoi maestri. Hai avuto dei maestri Lama tibetani dall’ 86 ad oggi. Ma in un tuo libro recente
che ho molto amato, Esoterico biliardo — poi magari ci spieghi anche il senso del titolo — edito da Archinto,
tu parli non solo dei tuoi maestri orientali, ma anche dei tuoi maestri poeti occidentali che ora sai
riconoscere forse nella loro interezza. Uno e Giorgio Manganelli, e un’ altra e Gertrude Stein, anche se non
I’hai conosciuta. Poi naturalmente parli di Luciano Anceschi, docente di estetica e padrino del Gruppo 63,
che e stato anche il mio maestro all’ universita, e di Adriano Spatola e di altri poeti.

Per esempio il brevissimo capitolo che riguarda Anceschi e sua moglie € basato su due coincidenze che sono
capitate. |o non avevo mai sognato Anceschi e lo sogno una notte dove lui €in una cucina con laluce che
venivadall’ ato perché ¢’ erano dei lucernari. Eratutto praticamente vestito di bianco infarinato, stava
impastando una grande massa di pasta per il pane.

Sorrido perché e una visione talmente inconsueta, forse rivelatrice di questo grande professore di estetica a
Bologna, che poi era stato padrino della poesia sperimentale italiana, vederlo un po’ come un pizzaiolo con
le mani in pasta, le mani in pasta nella poesia.

Esatto, poi ¢’ e anche I’ espressione buono come il pane, di una persona buona. [0 10 sogno cosi e mi avvicino
alui dadietro e vedo che I'impasto e perfetto, e liscio, non ha grumi, insomma e malleabile, € perfetto. La
mattina dopo io chiamo gli Anceschi per raccontare questo sogno e vatutto bene e perd il giorno dopo
Anceschi muore. Ecco, il fatto di averlo sognato in questa maniera estremamente positiva, io al momento non
ho capito che quel bianco poteva significareil lutto come lo significain Oriente. In una poesial’ avevo
definito il “bianco del circo” e poi assomigliava significativamente al mugnaio di Marzu Moriz, che io non
avevo letto come un presentimento della sua morte e comungue il fatto che sia avvenuta questa cosaame e
parsa molto bella e mi ha dato anche un segno di quella che era statalamiavicinanza aloro.

(Interludio musicale)






GiuliaNiccolai a Teatro Rasi, Ravenna 2019. Foto di Ferdinando Scianna.

Hai parlato di sogni, di coincidenze. Una cosa assolutamente necessaria da dire sulla tua ispirazione
costante, sul tuo costante orientamento, € la tua predilezione e attenzione per tutto cio che noi chiamiamo
“coincidenze’ . Tu I’ hai anche scritto, cio che Jung chiamava col fisico Pauli sincronicita, e abbiamo parlato
spesso di quella congiunzione degli opposti su cui Jung pure ha scritto molto e a cui tu sei particolar mente
sensibile ericettiva, come se avess il potere magico di far capitare le cose. In realta e soltanto un’arte

dell’ attenzione, un’ arte del risveglio di fronte a cio che accade, o appare.

Esatto. E proprio questo. Queste coincidenze sono come due punti lontani che si incontrano e tu ne sei
testimone, e quando ne sei testimone provi un senso di meraviglia e stupore cosi intensi da essere anche
esperienze di grandissimafelicita. Questo € cominciato a capitarmi verso lafine degli anni Settanta, ed €
stato — € la base, digitalmente la base — di quello che poi € stato un mio cammino spirituale. Mi ha fatto cioé
intuire che ¢’ erano uno spazio o un tempo diversi da quelli cheio avevo vissuto fino ad alora. E come se mi
foss ritrovata matura per iniziare un cammino spirituale, cercare di capire qualcosadi piti di quest’altro
Spazio-tempo.

Abbiamo evocato con Giulia Niccolai il vuoto, una di quelle parole con cui si identifica di solito senza
approfondirlo, I’ Oriente, la spiritualita, la cultura orientale, la filosofia orientale e la religione orientale. Lo
abbiamo indicato nella poesia del tempio dei 33 dove 33 sono gli spaz vuoti prodotti delle colonne. Mi viene
in mente, Giulia, che le poesie che scrivi da anni come Frisbees (poesie da lanciare), quasi dei moderni
epigrammi, tu le hai definite una volta, scherzosamente (visto che siamo nella civilta dell’ usa e getta e del
mordi e fuggi), dei “ vuoti a perdere’ . 1l vuoto e anche quell’ esito (forse utopico, forse no) di qualsiasi
rigorosa spiritualita in senso buddista che ci dovrebbe guidare a vedere e sentire quello spazio vuoto tra un
pensiero e |’ altro. Questa & una formula molto alta. Proviamo a pensare allo spazio che ¢’ é tra un pensiero e
I’altro, e quasi impossibile, eppure puo essere un programma. Volevo quindi chiedere a te la tua esperienza
del vuoto e della vacuita, sia nella poesia che nel tuo essere discepola e insegnante di Buddismo tibetano con
i Lama.

In realtaio guido delle meditazioni di gruppo, e naturalmente mi capitadi parlare di Dharma— cioé degli
insegnamenti — ma non sono una vera insegnante. Guido delle meditazioni. Ora, questo concetto di vacuita
non puo essere compreso razionalmente, deve essere un’ intuizione o un’ esperienza per ognuno. o credo che
nelle coincidenze, come per esempio quel sogno su Anceschi avvenuto due giorni prima della sua morte, ci
siaqualcosa che ha a che fare con la vacuita. 1l termine, la frase classica che spiegail concetto di vacuita e la
non esistenza inerente dei fenomeni, cioé i fenomeni non esistono dallaloro parte alivello solido, esistono
per interdipendenza con altri fenomeni, mapit di cosi non € che uno riescaa spiegarlo. Lo si puo provare in
certi momenti, quando possono capitare questi fenomeni 0 queste esperienze che danno questo senso di
meravigliaedi stupore.

Mi dai voglia di farti leggere una nuova poesia da questa tua ultima raccolta. Per esempio I’omaggio a
Mumon...

Ah, si... maestro di un millennio fa, maqui direl che si ha piu ache fare col tempo, ma anche il tempo
C’ entra moltissimo.

Il tempo ¢’ entra con la vacuita, I’ assenza di tempo, la sua relativita. ..



Moltissimo. Noi diciamo per esempio che |’ eternita € assenza di tempo, ma naturalmente in questo mondo,
essendo noi nella materia, non conosciamo questa assenza di tempo, mentre in meditazione si possono avere
del minimi, brevissimi spiragli in quelladirezione. Dove allora s hala percezione cheil tempo sia uno solo,
che passato, presente, futuro possono essere in certi istanti vissuti contemporaneamente. Questo é un altro
aspetto incredibile, anche perché io solo dopo aver incontrato il Buddismo mi sono resa conto che per meil
tempo era una tremenda 0ssessione, e primanon ne ero nemmeno consapevole, perché lo eratalmente tanto
che non riuscivo avedere, ¢’ ero dentro, e l’ ho capito dopo. Allora: “ Sulla parete di fronte al mio sedile di
meditazione, la figura stilizzata del Buddha nell’illuminazione, per anni rimase |, distante, estraneo e
sorridente e io qua in una mia palude densa, inconcludente. Finché una mattina quel corpo non mi si rivelo
guale geometria: due coni sovrapposti in simmetria come due ampolle di una clessidra risplendente.
Mentalmente percepii il vellutato fluire della sabbia, ne sentii il filo di freschezza sulla mano ed ebbi la
certezza che quella analogia mi avesse dischiuso lo spiraglio sull’ eternita.

Poi qui ¢’ e lachiosa che viene dopo. Sette anni dopo I'intuizione della clessidra lessi questa poesia del
monaco giapponese Mumon nel suo libro La porta senza porta “Larivelazione di un istante vede il tempo
senzafine, il tempo senzafine € come un solo attimo”. Quando uno comprende I’ attimo senzafine, realizza
la persona che lo sta vedendo. Ecco, questo e proprio legato all’ uscire da questa ossessione del tempo e non a
caso, per quanto riguarda |’ interdipendenza, |a sabbia nella clessidra € sempre la stessa che girada
un’ampollaal’ atra.

(Interludio musicale)

E una conversazione sulle vie maestre con la poetessa Giulia Niccolai e abbiamo gia mostrato come la
poesia e la parola dei maestri siano in grado di spiegare anche la scienza. Le poesie hanno illustrato delle
problematiche scientifiche estremamente complesse. Ti riporto sulla poesia cioe la poesia di un tuo vecchio
amico, tuo vecchio sodale Corrado Costa quando scrive sull’ uomo invisibile. Nei cinema dell’ uomo
invisibile, nel film dell’uomo invisibile non si vede mai, dice che né noi né loro, néil pubblico riusciamo mai
a sapere sec’enel film come visibile, nessuno ha mai visto I’'uomo invisibile, I’uomo invisibile non si vede
mai e cosi via e cosi via. Questa lunga poesia sull’ uomo invisibile, e allora Corrado Costa, avwocato e poeta,
che era una persona che faceva una vita dall’ esterno molto poco connotata religiosamente, e stato da tanti
indicato come un poeta Zen. Ecco io vorrei che tu parlassi di questa componente anche magari inavvertita di
spiritualita in persone che non si sarebbero mai dichiarate tali, appunto come Corrado Costa, ma anche
come il tuo amico amato maestro, insomma Giorgio Manganelli, di cui sono usciti da pochi mesi alcuni
scritti inediti, come quella raccolta sugli UFO e atri oggetti non identificati, che sono assolutamente
straordinari.

Si, diciamo pure che in quegli anni, parlo degli anni Sessanta e Settanta, nessuno di noi € a sapere di esserein
gualche modo legato a una formareligiosa, anzi eravamo tutti profondamente passivi, laici. Corrado
comunque (e questo |0 so con certezza) aveva gialetto siain francese cheinitaliano tutti i libri Zen che
erano disponibili e senz altro |I” eleganza della sua poesia risente moltissimo, manon alivello proprio
mimetico o copiato, ma é come se sia stato un terreno fertile che gli hafatto poi scrivere delle poesie
straordinarie.

Certo, e hanno a che fare con la vacuita.

Hanno a che fare con la vacuita, sicuramente. Per esempio questa Come se non |0 sapessero, non so sela
ricordi.

Certo, lavuoi leggere?



Si volentieri: “Per parlare per esempio di foglie cominciano anon parlare di foglie, parlano per esempio di
colori per parlare per esempio di colori cominciano anon parlare parlano per esempio di hascosto non si
fanno nomi, per parlare per esempio di atre cose non parlano per esempio di altre cose parlano per esempio
di niente”.

Bellissma... Gary Shyder che era un poeta della beat generation ed uno degli ultimi rimasti vivi e sani, cioé
appunto non soltanto vivi, perché non ¢’ € niente di male nello scomparire, ma sani in effetti, perché ha per
lunghi anni vissuto in un monastero Zen in Giappone, in un suo scritto confessava che il suo portars dietro
comungue il notebook su cui scriveva ogni tanto qualche poesia destava la meraviglia dei suoi compagni di
meditazione o degli altri monaci. Quindi ancora metto il dito su questa presente piaga di conciliare la poesia
elo scrivere, questo impulso di lasciare traccia, di rendere testimonianza, del giocare, e la meditazione. Tu
che ne pensi?

Guarda, ci sono altri, per esempio Leonard Cohen, che & un grandissimo musicista e che ha scritto anche lui
parole Zen oppure anche Filippo Helen era diventato Zen. Come mai fossero sorpresi questi altri monaci del
fatto che Gary tenesse un taccuino non lo sapevo e non so spiegarmelo. Forse s divertivano a prenderlo in
giro. Non |o so, puo darsi. Non so nemmeno se gli altri fossero tutti giapponesi e lui fosse un americano, dato
che mi pare che fosse in un monastero in Giappone.

E su Giorgio Manganelli?

Giorgio Manganelli e stato un vero maestro, tanto € vero che anche in Esoterico biliardo io dico che non so
mal e non sapevo mal se lo consideravo uno zio, un maestro o anche I’ ho paragonato a Poirot di Agatha
Christie. Proprio lui che ha scritto dellaletteratura come menzogna mi hainsegnato veramente a cercare di
raggiungere nella scrittura, con la scrittura, una parte piu sincera di me stessa, di togliere moltaroba. E con
lui anche sono capitate sempre moltissime coincidenze, come se ci fosse uno spazio a di sopra della nostra
presenza materiale fisicadove lasuaricerca, che eraatissima... e poi lui aveva una cultura, una capacita di
scrivere che i0 non mi sogno totalmente d’ avere... Lasuaricercain qualche modo aveva a che fare anche
con qual cosa che stavo cercando i0, che forse € sempre sé stessi. In quello spazio |1 succedevano delle grandi
coincidenze e delle cose molto molto divertenti.

(Interludio musicale)

Sono tanti i nomi da ricordare di amici poeti edioti vorrei far ricordare invece una poetessa che non hai
conosciuto ma cheti ha molto insegnato, che &€ Gertrude Stein. In un capitolo tu concludi riportando un
piccolo testo che € scritto in inglese nell’ 83 che se hai voglia di dirci, di spiegarci, perché é molto importante
credo per comprendere la tua riconoscenza verso cio cheti ha insegnato Gertrude Sein.

Alloralo traduco; ininglese & “Scrivendo i frisbees, | don’'t think people necessary like what | say because
they see my mind words, thank you Gertrude’. Ecco, questo diventa proprio la chiosadi quello che stavamo
dicendo prima. “ Scrivendo i frisbees non credo necessariamente che alla gente piaccia quello che dico,
perché possono vedere come funzionala mia mente, grazie a Gertrude’.

Il frisbee e questo oggetto che si lanciaeio ho cominciato a scriverne guando facevo molte letturein
pubblico e siccome dal pubblico non si riceve nessuna reazione € come leggere poesie in un pozzo senza
fondo, per questo e ho fatte volutamente molto ironiche e comiche, nella speranza di avere almeno unarisata
che mi tornasse e percio sentire un rapporto col pubblico.

Producendo questi frisbees hai sentito anche una solitudine del non ritorno, ma hai continuato a scrivere.
Senti, ho evocato prima Agostino perché ha molto a che fare quella scrittura con lareligione. Ed € lui che ha
dimostrato che la confessione & un qualcosa di molto piu importante di quello che si intende, cioe é appunto
quel mostrare sé stessi, la propria anima, la propria mente a chi non ha bisogno di saperlo perché lo sa gia.



Lui si confessa a Dio che sa gia tutto, pero si confessa scrupolosamente e lui insegna che la confessione &
tale solo in presenza di una conversione, ma non finisce mai, cioe non s finisce mai di confessarsi owero
non s finisce mai di scrivere.

Perfetto. Non si finisce mai di confessarsi perché man mano che si raggiungono dei livelli piu profondi di sé
stessi quello che si era detto primanon e piu vero, perché e vero in un altro modo. Nel frisbeesame
interessava anche mostrare il mio lato quasi demenziale, perché fa talmente parte della vita questa presenza o
infantile o distratta di sé stessi, che era questo cheio volevo avereil coraggio di dimostrare e credo di averlo
fatto. E questa é statala qualitade frisbees dopo.

Giulia, ti ringrazio molto delle tue parole, delle tue letture, della testimonianza e quindi non finirai mai di
scrivere.

Questaintervista e tratta da Riga 45. Giulia Niccolai, Quodlibet, 2023

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.rigabooks.it/index.php?idlanguage=1&zone=9&id=1134
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




x
b

- T

a cura di Alessandro Giamme
Nunzia Palmieri, Marco Belpoli

» a A
n Sk > ) )
" - ; e i
i"' ) 4 | l-*
b 4 Al o h = = 2
5
R 1 . =
= bep e R
e - = >
IH W
\." s w %, \§
[ . - - F_om
.
a x e
n e b A
L é‘? = = s
3 " o




