
 

Sensibili o irritabili?  
Laura Porta
10 Settembre 2023

Essere sensibili è un valore?

Come premessa per articolare al meglio la sua risposta, Svenja Flaßpöhler, l’autrice del libro Sensibili. La
suscettibilità moderna e i limiti dell’accettabile (ed. Nottetempo), ci propone un gioco mentale, mettendo a
confronto due coetanei: Johan, cavaliere medievale europeo dell’XI secolo e Jan, insegnante di tedesco che
vive nella Germania contemporanea, classe sociale media-superiore.

Nel frattempo sono passati mille anni e il mondo è (per fortuna!) cambiato.

Johan è un uomo duro, rozzo, crudele, addestrato alla violenza fin dall'infanzia per divenire un combattente.
La sua quotidianità è scandita da comportamenti che ignorano le norme igieniche ed estetiche, possiamo
dunque immaginarlo mentre divora avidamente la carne prendendola direttamente dal vassoio con le mani,
biascica mentre mangia, approfitta sessualmente delle cameriere, defeca per strada senza vergogna della sua
nudità.      

Altrettanto lecito è per lui uccidere, violentare, torturare durante i saccheggi. L’unica cosa che teme è di
essere sconfitto da un uomo più forte di lui. Non conosce la contemplazione, perché la bellezza del mondo è
oscurata dalla temibilità dei pericoli che esso nasconde. Non conosce la compassione.

Mille anni dopo ecco Jan, forse non è a caso che il nome sia un diminutivo di Johan, come se si trattasse della
stessa persona depotenziata: sensibile, colto, raffinato. È sposato e ha due figli che vanno alle elementari, che
educa con grande fiducia nella parola, senza mai picchiarli, così come lui non è mai stato picchiato.

La descrizione di Jan oscilla tra comportamenti esemplari, come il fatto che lui cucini la sera perché la
moglie rientra a casa tardi dal lavoro, e altri al limite del ripiegamento depressivo, come il fatto che lui e la
moglie dormano in stanze separate perché dopo le gravidanze la moglie ha avuto un calo libidico e lui ne ha
rispettato le esigenze di ritiro: “Quando la sera a letto le accarezza leggermente un braccio e il suo gesto non
è corrisposto, si limita a dirle teneramente ‘buonanotte’. Dopotutto, chi è lui per non rispettare la volontà di
sua moglie?”.  

Quando legge ai suoi figli la fiaba di Pippi Calzelunghe omette la “N Word”, sostituendola con “Re dei mari
del Sud”.

Per motivi etici è vegetariano, pensa che gli animali siano creature in grado di provare dolore e dotate di
sensibilità. 

Mentre insegna, in classe, utilizza lo schwa, un modo per non identificare né maschile né femminile, sia nello
scritto che nel parlato della lingua tedesca, per includere anche gli studenti che si identificano come persone
non binarie, ovvero né maschi né femmine.

Jan è solidale con il movimento MeToo per convinzione e compassione, pensa che sia opportuno affrontare
la mascolinità tossica e garantire protezione alle donne.  

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/sensibili-o-irritabili
https://d10.doppiozero.com/laura-porta


C’è però un lapsus nella scrittura del libro, o nella traduzione, sfuggito evidentemente anche all’editore, a un
certo punto a pagina 35 mentre si sta parlando di Jan si scrive Johan.

Sarebbe come dire che in ogni Jan c’è un Johan e viceversa?

Certo, le due persone sembrano completamente opposte, ma nella complessità umana le caricature sono
spesso inesistenti, è tutto decisamente sempre molto più tortuoso, nel più brutale degli esseri umani c’è una
traccia di sensibilità soffocata, come nel più sensibile e rispettoso individuo c’è una violenza inespressa il cui
residuo non solo è ineliminabile, ma verso cui è doveroso mettersi in ascolto e farsene carico. Già Freud
constatò come anche Eros, in fondo, abbia una componente di aggressività. Una vita totalmente priva di
aggressività “buona” sarebbe ai limiti della devitalizzazione.

La descrizione che emerge di Jan è già in nuce un paradosso della civilizzazione: secondo l’autrice non
assistiamo a un processo ascendente e lineare verso la nobilitazione degli aspetti più crudamente pulsionali
dell’umano, ma piuttosto siamo di fronte a un indebolimento, a una perdita di incisività, a una perdita di
vitalità.

L’esempio è lampante nell’anticipare la tesi che Svenja Flaßpöhler articola sapientemente nel suo testo: come
evitare che il raffinato processo di raggiungimento della sensibilità diventi sinonimo di introflessione,
passività e ritiro? Come far sì che sensibilità e forza vadano a braccetto, aggiungerei in un mondo ideale?

Una bella domanda, che tiene il lettore in sospeso fino alla fine.

L’autrice procede in un excursus ambizioso e ampio, che spazia da riferimenti storici che si intersecano con
alcuni sviluppi del pensiero filosofico, sociologico e psicoanalitico, fino ad alcune considerazioni riguardo a
movimenti politici, culturali e sociali del nostro tempo.

Sta di fatto che se il processo di sensibilizzazione della società è un fattore essenziale per il progresso civile,
è necessario secondo Flaßpöhler distinguere fra due facce della sensibilità, una attiva e una passiva, una
propositiva e l’altra suscettibile, quest’ultima sinonimo di immaturità e impreparazione ad affrontare la vita.

Per sviluppare la questione l’autrice propone alcuni quesiti: “Una sensazione è soltanto una questione
privata? A che punto il contatto fisico diventa una molestia? Quale grado di vicinanza è gradito e dunque
lecito? E dove si stabilisce il limite del dicibile? Quale tipo di linguaggio viola la dignità umana e quale la
tutela? Bisognerebbe abolire l’uso del maschile sovraesteso? La ‘N Word’ è inaccettabile anche quando è
usata come citazione?”. E prosegue: “Le forze di destra reagiscono con suscettibilità alle trasformazioni
sociali, come nel caso della presunta ‘ideologia gender’, e non di rado rivolgono intenzionalmente parole
offensive ai loro bersagli o ricorrono addirittura alla violenza fisica”, motivo per cui “chi si identifica nelle
opinioni della sinistra progressista, quando viene messa in discussione la sua idea di sviluppo sociale, risulta
a sua volta molto suscettibile”. Insomma siamo di fronte a un circolo vizioso che non promette nulla di
buono. Un trincerarsi dietro alla reciproca suscettibilità che anziché generare avanzamenti della civiltà
provoca isterismi e logiche della difesa anziché del dialogo.

È pur vero che ci sono persone che subiscono dei soprusi, ma il sentimento dell’empatia serba, secondo
l’autrice, dei terribili lati oscuri, come per esempio tenere le persone prigioniere nella posizione di vittima, 
assumendo una postura paternalistica e protettiva nei loro confronti e dichiarando al loro posto quali siano le
parole che li discriminano.

E se invece il segreto della resilienza umana, leggiamo, risiedesse in un impulso vitale arcaico? Ovvero in
una inconscia forza propulsiva che interviene nei momenti di maggiore impotenza per scongiurare una
minaccia di annientamento?

Del resto in certi casi, se l’irruzione è troppo violenta, la psiche ne risulta gravemente danneggiata. 



Che cosa rende, dunque, traumatico un evento? Inevitabile la riflessione dell’autrice sul fatto che il concetto
di trauma sia divenuto ormai troppo inflazionato, a tal punto che nella mentalità collettiva si ricerchino
sempre più spesso le cause della sofferenza in fattori esterni inaccettabili, dai quali il soggetto deve essere
protetto.

Si potrebbe obiettare che c’è un’enorme differenza tra l’uso della parola trauma nel linguaggio comune, dove
spesso viene impiegato come sinonimo di evento fortemente ansiogeno, e l’utilizzo di questa parola in
ambito clinico, dove il trauma ha ben poco a che fare con un evento perturbante facilmente ricostruibile
attraverso il pensiero e la parola.

Ma la questione, secondo l’autrice, sembra un’altra: il problema starebbe nel fatto che stiamo crescendo
generazioni di ragazzini sensibilissimi, cosiddetti snowflake, bambini iperprotetti che si sciolgono facilmente
in lacrime di fronte alla prima difficoltà, come si scioglierebbe appunto un fiocco di neve. Sensibilissimi
diviene qui sinonimo di fragilissimi.          

Tuttavia, come direbbe Margherita Hack: “Non è necessario avere una religione per avere una morale. Perché
se non si riesce a distinguere il bene dal male quello che manca è la sensibilità, non la religione”.

Questo per dire che forse il vero problema non ruota intorno alla sensibilità, che è poi cosa ben diversa dalla
suscettibilità.

Il vero problema resta nel discernimento tra il bene e il male, e oggi abbiamo diversi strumenti per
comprendere quali errori evitare nel sistema educativo, scolastico, relazionale, affettivo. Pedagogisti e
psicoanalisti ci mettono in guardia da tempo sulle storture della contemporaneità, sulle derive prodotte dalle
logiche capitalistiche che permeano il nostro tempo.       

La stessa citazione di Marco Belpoliti scelta dal Ministero dell’Istruzione per il tema di maturità di
quest’anno, fa riferimento alle pericolose derive del mondo che stiamo costruendo, dove non è più
contemplato il tempo dell’attesa, della procrastinazione, della noia. La frenesia del tutto e subito è un
prodotto della società a capitalismo avanzato, dove la competizione richiede rapidità. In ultima analisi ciò che
temiamo nell’attesa è l’incontro con il nulla, ovvero la morte.                                          

È ormai di dominio collettivo quanto valore benefico abbia la frustrazione, la necessità di procrastinare la
soddisfazione immediata come strumento educativo necessario. L’essere sordi a questi avvisi è un problema
di ipersensibilità o di ottusità?

Insomma il problema è complesso, per concludere Svenja Flaßpöhler fa appello agli aspetti più costruttivi
della sensibilità legati alla resilienza, come auspicio affinché il lungo e tortuoso cammino della civilizzazione
avanzi.

La sensibilità è indissolubilmente legata al potenziale creativo e trasformativo, ma la sua fragilità intrinseca
ci fa sentire a rischio, in vertiginosa prossimità con un punto di rottura, che va custodito e curato per evitare
la frammentazione. Sarebbe pericoloso e depistante respingere la propria fragilità come elemento ostile e
indesiderato, la pena sarebbe vederla ritornare indietro centuplicata sotto forma di sintomi. Ben diverso
è brandire la propria sensibilità come scudo o, peggio ancora, come alibi per non affrontare la propria
fragilità.

Un libro sovversivo, sfidante, provocatorio, che aiuta a pensare.              

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





