
 

Dorothea Lange, racconti di vita e lavoro  
Carola Allemandi
13 Settembre 2023

“I am an American”. Cosa potesse significare questa frase nel 1942 – o cosa possa significare oggi – forse è
un mistero ancora da risolvere. Un americano era un giapponese portato via da casa propria, insieme ad altre
migliaia di suoi connazionali su suolo statunitense, dopo l’attacco a Pearl Harbor per essere rinchiuso, privato
di tutto, in un centro di raccolta a chilometri di distanza. 

Dorothea Lange, Un grande cartello con la scritta Sono un Americano, Oakland, California,
1942.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/dorothea-lange-racconti-di-vita-e-lavoro
https://d10.doppiozero.com/carola-allemandi


Dorothea Lange, Sorvegliante di piantagione, Mississippi, 1936.

Un americano era il guardiano dei manovali afroamericani nelle piantagioni del Sud ed erano gli afro-
americani, appunto, a cui la memoria collettiva concede il proprio sguardo ammirato ravvedendo in loro le
origini del blues, prima, del bop, del jazz, poi, inequivocabilmente l’America. Negli anni Trenta l’America
era una terra popolata da irlandesi e italiani e vari europei fuggiti decenni prima dal continente per correre su
carovane malridotte e lottare per vincere il terreno su cui costruire la propria futura casa. Era dunque un
deserto inospitale, l’America, che l’europeo arrivato all’improvviso non aveva bene idea di come abitare, né
di come sopravviverci. Ed erano le metropoli, l’America, la nuova strabiliante ricchezza infranta nel 1929
con la Grande Depressione. Chissà se a riferirsi all’America non si compia sempre una mutilazione grave di
significato, sacrificando sempre nel proprio immaginario parti fondamentali di un organismo giovane e
disordinato, complesso e inafferrabile. Il nord dal sud, l’est dall’ovest, l’America è anche una croce – o un
piano cartesiano – di contraddizioni e differenze, questo è chiaro forse a tutti, un insieme multifocale di
simboli e possibilità narrative, di verità non definitive, confutabili da uno Stato all’altro in una labirintica
rincorsa identitaria.  

Dorothea Lange (1895 – 1965) era un’americana del New Jersey, nipote di immigrati tedeschi, studiò
fotografia a New York e a fianco del fotografo Arnold Genthe. La Farm Security Administration venne
fondata dal Presidente Roosevelt nel 1937 per documentare le condizioni dei contadini costretti a migrare in



seguito alle devastazioni avvenute nel Sud a causa delle tempeste di sabbia (Dust Bowl) e di condizioni
climatiche tali da far inaridire milioni di chilometri quadrati di terreno. 

Dorothea Lange, Autostrada in direzione ovest, New Mexico, 1938.

Un paio di tappe letterarie possono evidenziare irrevocabilmente il bipolarismo di quegli anni: nel 1925
usciva Il Grande Gatsby di Francis Scott Fitzgerald, nel 1929 L’urlo e il furore di William Faulkner.
Dorothea Lange, insieme a decine dei più importanti nomi della fotografia americana, da Walker Evans ad
Ansel Adams, viaggia e documenta i tragitti delle migrazioni, i campi abitativi improvvisati in cui si riescono
a installare i contadini costretti ad abbandonare le proprie case e le proprie terre inaridite.

Presso Camera, a Torino, l’omaggio a Dorothea Lange porta il sottotitolo “Racconti di vita e lavoro”: una
mostra ricca di più di 200 immagini, curata da Walter Guadagnini e Monica Poggi, che permette di far
sedimentare il tema portante del corposo lavoro della fotografa – riportando anche le didascalie da lei stessa
scritte all’epoca degli scatti – attraverso il binario esistenziale che ha dovuto sopravvivere per far ottenere
l’una e l’altro.

Con la fotografia si è spesso voluto e pensato, dai suoi esordi, di cambiare il mondo: lo si sente dire spesso
dai reporter attivi soprattutto una, due generazioni fa, italiani e non, e quasi sempre l’epilogo di questa
speranza risulta essere stata la disillusione cocente di scoprire la fotografia impotente per sostenere un sogno
simile. La fotografia e la volontà di cambiare il mondo davvero sono da sempre strette in una morsa, in un



rapporto spesso destinato a fallire.





Dorothea Lange, Madre migrante, Nipomo, California, 1936.

Ma non sempre: alla Lange si deve infatti l’iconica fotografia della Migrant Mother, immagine che come
poche nella storia della fotografia è stata in grado di smuovere le coscienze: forse le si possono accostare
soltanto l’immagine del premio Pulitzer Kevin Carter The vulture and the Little girl, la bambina del Sudan
denutrita accovacciata con un avvoltoio sullo sfondo, e la Napalm girl di Nick Ut, anch’egli premio Pulitzer,
raffigurante alcuni bambini in Vietnam in fuga e disperati dopo un attacco americano. In una trinità simbolica
e femminile, la Migrant Mother pare la capostipite di una genia di simboli della narrazione storica
dell’umanità, sottolineando ancora una volta quanto in fotografia ogni metafora debba scontrarsi e recuperare
il proprio contenuto in ciò che di vero esiste, nelle cose e nelle persone vissute davvero. A questo proposito
vale la pena soffermarsi su quanto dichiarato da Kim Phúc, la bambina raffigurata da Nick Ut, cresciuta
nell’aura mitica che le si è formata attorno, negli anni, come icona degli orrori della guerra in Vietnam: “Noi
siamo persone, oltre che simboli. Abbiamo bisogno di lavorare, di persone da amare.” Diventare simbolo in
fotografia spesso, infatti, significa essere scelti per rappresentare principalmente se stessi: dal volto della
madre migrante non si può ravvisare davvero una Madonna, così come in Kim Puch bambina, nuda, urlante
nella fotografia di Nick Ut non si potrà mai trovare un cherubino. Elevare a simbolo in fotografia significa
trovare un volto che abbia in sé non solo la propria storia, ma quella di tutti quelli che appartengono a un
comune destino; significa caricare – appesantire, forse – lineamenti specifici di migliaia di sorti diverse unite
da un’identica matrice. La mostra segue il corso degli anni in cui la Lange si addentra nelle aree più colpite
dai drammi della Dust Bowl, seguita dal marito Paul Taylor, economista e agronomo, che aiuta a redigere i
quaderni – visibili in mostra – delle fotografie di Dorothea con studi e interviste, non mancando di appellarsi
al governo stesso perché intervenga immediatamente per risollevare le sorti di migliaia di sfollati senza
speranza. Da abile e rinomata ritrattista quale Dorothea Lange era prima di partire per i reportage
commissionati dalla FSA, non c’è paura nelle sue immagini di cercare lo sguardo dei propri soggetti scelti
come taciti portavoce di parte della storia americana; nessun problema ad avvicinarsi, facendo attenzione, ai
bambini che si stavano ammalando, agli interni di coppie da poco sposate di colpo ritrovate in strada in cerca
di lavoro e rifugio. L’America è dunque stata anche queste migrazioni, abbandono e ricerca, le case di
cartone. 



Dorothea Lange, Casa di un cliente del progetto della Rural Rehabilitation, Tulare Country,
California, Agosto 1936.



Dorothea Lange, Casa di un lavoratore migrante messicano, Imperial Valley, California, 1937.



Dorothea Lange, Ora di cena, Marysville, California, 1935.



Dorothea Lange, Un tempo agricoltore del Missouri, California, 1936.



Nulla di quanto si vede nelle immagini di Dorothea Lange pare possa essere esistito altrove: la beffa della
cultura pubblicitaria affiancata al cammino esausto dei braccianti – Next time try the train! – è lo schiaffo
definitivo, l’errore di calcolo di un sistema basato sul codice binario delle esistenze contrapposte che si trova
a nutrire e programmare. 

Dorothea Lange, In direzione Los Angeles, California, 1937.



Dorothea Lange, Negozio di campagna su strada sterrata, Gordonton, North Carolina, 1939.

Quello americano è un deserto che non santifica chi ci si ritrova perso, in cui i miraggi portano l’insegna
Coca-Cola e Chesterfield; ed è con questa consapevolezza che la speranza può risiedere soltanto nelle mani
callose e piagate dell’uomo, in possibilità di salvezza solo se concesse da altri uomini, quelli con gli abiti
bianchi e il cappello mentre sonnecchiano al parco. 



Dorothea Lange, Scena in un parco del centro, Jacksonville, Florida, 1936.

La situazione è drammatica e la conseguenza è lo spostamento di massa verso terre che possano garantire
qualcosa in più di quanto ci si lascia alle spalle: senza guide o profeti le masse di persone si muovono
trovando altra terra in cui solo provare ad abitare. Si parlava dei simboli. La Migrant Mother ha un nome
nonostante le promesse che non venisse rivelato mai: Florence Leona Christie Thompson, in posa nella foto
che a lungo andare da opera d’arte divenne un francobollo, parabola esemplare. Sul sito del MoMa esiste una



pagina dedicata a Dorothea Lange, che al in quel museo è stata esposta per la prima volta alla fine degli anni
Quaranta insieme ad altri suoi colleghi della Farm Security Administration. Nel 1943 il MoMa aveva anche
acquisito alcune fotografie di Weegee, il noto reporter di cronaca nera che ha raccontato la crudeltà che
circolava per le strade di New York; accogliere qualche anno dopo le immagini di Dorothea Lange
significava voler davvero raccontare la storia del proprio Paese, scoprirne i demoni, i confini, delinearne
l’immaginario, la portata umana dei suoi figli, provare a riconoscerli tutti. “Il viso umano è il linguaggio
universale” si sente dire alla Lange in un video in cui ormai appare anziana. La privazione della propria casa
– realtà in cui possono coesistere e crescere la vita e il lavoro del titolo – è ciò che anche negli scatti inediti
dell’esodo dei cittadini giapponesi residenti negli Stati Uniti dopo l’attacco a Pearl Harbor del 1941 è il tema
conduttore che unisce le centinaia di volti che ritroviamo in mostra. 

Dorothea Lange, Attesa in fila, San Francisco, California, 1942.

Anche in questo caso Dorothea, avvicinandosi senza remore ai suoi soggetti, immortala i volti costretti a
reimparare il linguaggio della sopravvivenza in un altro luogo a seguito di uno spostamento forzato – questa
volta non dagli eventi climatici ma da quelli storici. Per uno strano incrocio narrativo, Dorothea Lange nel
1938 – cinque anni prima delle misure che il governo americano prese nei confronti dei propri residenti
giapponesi – mentre era in viaggio per la FSA fotografò un cartello che recitava “This is your country. Don’t
let the big men take it away from you”. 



Dorothea Lange, Stazione di servizio, Kern Country, California, 1938.

In una scritta a stampatello risulta così evidente come dover lasciare casa propria equivalga a dover lasciare
anche il proprio paese, perdere la collocazione territoriale in cui poter ritrovare la propria dimensione
materiale e immateriale: la Lange, nel fotografare l’esodo naturale o politico di alcuni cittadini americani,
racconta di chi, per un momento, di quell’America così già di per sé eterea non ritrova più nemmeno un
labile contorno da indicare per definirla, per dirla sua. Pur vagando tra i confini di una stessa nazione, i
contadini del Sud e i giapponesi della California sono i “rootless” di cui parla Dorothea Lange, sono “il
movimento del cammino” che per anni non smise di seguire per individuarne le tracce, portarle a noi; capirne
la direzione anche quando non c’era. 



In copertina, Dorothea Lange, Raccoglitore migrante di cotone, Eloy, Arizona, 1940.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



