
 

Il rinoceronte defilato e l’arte delle grotte 
Davide Magoni
10 Aprile 2023

Alcune opere d’arte, meglio di altre, scompigliano i paradigmi dell’interpretazione; forse perché offuscano
quella stessa cornice epistemologica in cui l’arte viene recintata. Su una delle pareti rocciose del complesso
di grotte di Lascaux, nascosta ai piedi della cavita di un pozzo, lontana dall’entrata principale e dopo una
discesa perigliosa, si staglia l’enigmatica “Scène du puits” (in italiano indicata come “Scena del pozzo” o “Il
pozzo dell’uomo morto” o anche “La lancia dell’uomo morto”).

La scena, soggetta a numerosissime letture (esistono più di 150 libri sull’argomento, per non considerare gli
articoli di matrice più o meno scientifica), mostra un personaggio umano, tratteggiato schematicamente, dal
pene eretto, e con un becco di uccello, riverso di lato, come in agonia; alla destra campeggia un bisonte
maestoso, più dettagliato, la pelliccia imbizzarrita, la fronte voltata, e le interiora che si rovesciano fuori in
una ricca voluta; in basso si trova un bastone alle cui estremità è appollaiato un uccello senza zampe né coda;
e a sinistra, infine, defilato, un rinoceronte che sembra indifferente all’azione, i cui pigmenti sono stati
soffiati, verosimilmente con delle cannucce, e non tratteggiati come nel caso delle altre figure.

Dalla sua scoperta avvenuta nel 1940, questa figura parietale di 20.000 anni fa ha ossessionato gli studiosi
(ne parlerà lungamente anche Bataille). Cosa rappresenta la scena? Qual è il ruolo dei soggetti raffigurati?
L’interpretazione “verista”, o naturalista, vi vede una scena di caccia: l’uomo attacca il bisonte con una
zagaglia; l’uccello sul bastone sarebbe quindi un propulsore, o uno strumento di caccia ornato; ma
permangono dubbi sul significato del becco di uccello del cacciatore, sulla sua posizione morente, e sul ruolo
del rinoceronte. Forse il bisonte e il cacciatore si sono feriti vicendevolmente; oppure, per coinvolgere il
rinoceronte, la scena potrebbe richiamare un incidente di caccia: sul punto di uccidere il bisonte il cacciatore
è stato attaccato da un rinoceronte, che furente ha caricato anche il bisonte, lasciando la scena noncurante.
Ma il becco d’uccello, in questo caso, resterebbe senza spiegazione.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-rinoceronte-defilato-e-larte-delle-grotte
https://d10.doppiozero.com/davide-magoni


Davanti ai limiti dell’interpretazione verista è germinata una rosa di letture semiotiche. Alcune delle più
interessanti vi vedono la scenografia di un rito: l’uomo sarebbe uno sciamano in preda ad una trance estatica
che sacrifica un bisonte indossando una maschera di uccello; il bastone con l’uccello raffigurerebbe un totem,
uno strumento carico di religiosità. Ma la scena potrebbe anche essere metaforica: in alcune raffigurazioni
jakuti davanti al sacrificio di una vacca si trovano pali conficcati nel terreno sormontati da uccelli scolpiti che
avevano il compito di indicare il cammino celeste lungo cui lo sciamano avrebbe guidato l’animale
sacrificato. L’uccello della scena del pozzo potrebbe dunque rimandare all’involarsi dell’anima, il bisonte
alla morte, e lo sciamano all’azione dell’uomo sulla terra. Per quanto sia verosimile, l’interpretazione però
langue: che significato attribuire al rinoceronte?

Altri elementi subentrano per imbrogliare ulteriormente la lettura. Analisi più moderne hanno potuto
identificare segni geometrici sbozzati lungo tutta la scena: alla base del bastone con l’uccello quello che
potrebbe essere un uncino, ai piedi dell’uomo moribondo la punta di una freccia, sotto la coda del rinoceronte
una successione tratteggiata di punti. Ogni personaggio della scena potrebbe dunque essere il depositario di
un pittogramma con un significato specifico e la raffigurazione condensare un messaggio segnaletico
complessivo, o meglio, a detta di alcuni esperti, uno dei primi calendari stellari primitivi.

L’aspetto intrigante è la resistenza che la figura parietale del pozzo sembra mantenere davanti ai nostri assalti
interpretativi: quasi che fossimo noi i cacciatori, impugnando i più diversi strumenti, a volerne sviscerare il
senso. I ventimila anni circa che ci separano da questa composizione si caricano di fascino; e tra le incognite
disseminate in quello strato di tempo un punto risalta: quello che interroga la natura dei primi uomini. Quanto
erano diversi, quanto possiamo capirli: domande, queste, che l’esposizione Arts et Préhistore al Musée de
l’Homme, a Parigi, genera negli spettatori.



La prima parte del percorso espone poco meno di un centinaio di oggetti di origine preistorica (a cavallo tra
paleolitico e neolitico), tra cui spiccano, oltre ad una collezione di manufatti vari: piastre di scisto incise,
punte di frecce, frammenti di pietra o di ossa o di avorio scolpiti, alcune tra le più importanti Veneri del
Paleolitico (segnaliamo qui l’articolo di Giuseppe di Napoli, che recensisce uno dei volumi più esaurienti
sull’arte preistorica, edito da Einaudi e curato da Carole Fritz, uscito recentemente: L’arte della Preistoria,
2022). Uno dei pezzi più preziosi della collezione è senza dubbio la Venere di Lespugue. Ritrovata in una
grotta ai piedi dei Pirenei, questa statuetta femminile scolpita in un osso di mammut risale a circa 25.000 anni
fa e appartiene al periodo Gravettiano, durante il quale, al livello del petto e lungo i fianchi, le raffigurazioni
dei soggetti femminili erano più abbondanti; le figure di donne più longilinee, come la Venere detta
«impudica» (in ragione della nitidezza dell'incisione della fessura vulvare; fu così chiamata, nel 1863,
quando venne ritrovata dal marchese Paul de Vibraye), appartengono invece, tradizionalmente, al periodo
Magdaleniano.

https://www.doppiozero.com/larte-di-50000-anni-fa




La profusione di figure femminili raccolte nella stessa esposizione permette comparazioni tra i diversi
periodi: la continuità di alcune tecniche nel tempo, nonché le proprietà della loro diffusione sul territorio,
vengono tematizzate, tra i vari fini possibili, anche con quello di interrogarsi sul ruolo che per gli uomini
antichi occupava la donna. Non è chiaro infatti quale messaggio le Veneri del Paleolitico dovessero
incarnare: la bellezza? la fecondità? la natura? Ad ogni modo, sorprende l’esuberanza simbolica che richiama
apertamente l’intimità femminile, e così in tutto il Paleolitico: ampiamente più modesta, per esempio, tutta la
rappresentazione falliforme. Alcuni antropologi hanno tentato di categorizzare le numerose raffigurazioni del
sesso femminile nelle pitture rupestri. Spesso rappresentata insieme ad altri soggetti, specialmente ad animali
(cavalli, leoni, etc.), le riproduzioni della vulva rinvierebbero al paradigma della vita, a cui simbolicamente si
oppone la caccia e quindi la morte: questi “atlanti” su roccia evocherebbero dunque il ciclo dell’esistente, che
media tra i due grandi estremi, la vita e la morte, a cui l’arte si richiamava.

La seconda parte della rassegna si compone di un apparato audiovisuale che proietta su degli schermi alcune
delle più famose pitture parietali nel mondo: dalle grotte della Dordogna alle falesie cinesi, dalle isole
indonesiane ai canyon dello Utah etc. Le immagini permettono di ammirare la pluralità degli stili, ma anche
delle ricorrenze: tecniche per dare più profondità agli zoccoli di un cavallo in corsa che si riscontrano in
culture mai entrate in contatto tra loro; oppure procedimenti per legare i pigmenti a partire da resine ricavate
dalla cottura delle ossa di animali che si ritrovano in pitture geograficamente distanti. La mostra, allestita al
Musée de l’Homme – storico museo parigino destinato al campo etnografico – sarà visitabile fino al 22
maggio.

Ma torniamo, per concludere, alla “scena del pozzo”. È stato rilevato che l’inesattezza della maggioranza
delle letture avanzate è quella di ricondurre la scena all’interno di una cornice, come se si trattasse di un
quadro. Su una parete davanti alla scena si è potuto stabilire che il profilo di un cavallo sarebbe stato inciso
con gli stessi pigmenti dei soggetti della “scena del pozzo”: il problema diverrebbe dunque non cosa fanno i
personaggi della scena ma il rapporto tra il principio con cui era concepita la superficie su cui disegnavano e
incidevano questi uomini e le corrispondenze che intercorrevano tra le figure sulle pareti (tra loro anche
lontane graficamente).

L’arte delle grotte, per quanto misteriosa (e “l’enigma e il dramma”, scriveva Bataille, “devono rimanere
tali”), rimandava ad una rappresentazione del tutto: l’elemento defilato, il cavillo interpretativo che non
rientra nel complesso, appartiene al giudizio occidentale di pensare l’arte come gerarchia di significati. Il
senso di cui si carica il particolare, l’ossessione di sciogliere gli interrogativi, si personifica qui in un
disinteressato animale: che potrebbe come non potrebbe aver compiuto una strage

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

