
 

Rushdie: il romanzo senza morale 
Massimo Rizzante
31 Marzo 2023

Salman Rusdhie, nel corso di tutta la sua vita, è sempre stato un romanziere esule, espatriato, un émigré dalle
labili frontiere. Per tutta la sua vita ha fatto parte di una minoranza. Nato a Bombay da una famiglia
musulmana di lingua urdu nell’anno della dichiarazione di indipendenza dell’India dall’impero britannico
(1947), si è trasferito poi, dopo la guerra tra India e Pakistan, a Karachi e nel 1961 in Inghilterra. Qui, come
inglese di origini asiatiche, ha vissuto a Londra fino alla fine degli anni Novanta del secolo scorso, per poi, a
dieci anni dalla fatwa proclamata dal regime iraniano nel 1988 all’uscita del suo romanzo I versi satanici,
trasferirsi a New York (fatwa che si credeva finita, ma che, rinnovata dagli ayatollah iraniani nel 2019, ha
prodotto il grave ferimento di Rushdie il 12 agosto del 2022 da parte di un giovane sciita del New Jersey).

L’autore ha spesso ricordato – e realisticamente immaginato in I figli della mezzanotte (1981) – come la
Bombay della sua infanzia e adolescenza, “una città costruita da stranieri su terra bonificata”, a differenza
della Mumbai dei giorni nostri, preda come gran parte dell’India del soverchiante nazionalismo indù, era una
metropoli in cui vivevano mescolate molte religioni e culture: cristiana, parsi, buddista, musulmana, sikh.
Una metropoli dove l’ideale laico fondato su una concezione relativistica della cultura indiana e del suo
variegato ventaglio di tradizioni, soprattutto per coloro che come Rushdie vivevano in ambienti religiosi non
particolarmente rigidi, non era visto come un tabù, ma anzi come qualcosa a portata di mano. Anche se non
lo era davvero.

Tuttavia, il fatto che sin da ragazzo il suo punto di vista non sia stato quello della prospettiva assoluta di una
fede lo ha, una volta sbarcato in Occidente, reso più permeabile all’arte del romanzo. Fede e romanzo non
possono andare d’accordo. Tutte le religioni sono premoderne, mentre il romanzo è moderno. Tutte le
religioni possiedono una morale, mentre il romanzo non ne possiede nessuna. Anzi, come ha detto una volta
uno scrittore molto amato e spesso citato da Rushdie (tanto che a uno dei suoi due figli ha dato lo stesso
nome), Milan Kundera, il romanzo è “il territorio in cui è sospeso ogni giudizio morale”. Questa è la sua
unica morale! La religione ammette raramente il riso, avvertendolo come una profanazione, mentre il
romanzo, dove l’umorismo – creazione moderna – aleggia continuamente, si rivela una costante
profanazione, una costante desacralizzazione, un costante spostamento della frontiera del sacro. In questo
senso nessuna teocrazia, come nessun regime autocratico o dittatoriale, potrà mai accettare la “verità
romanzesca”, perché nel romanzo la verità unica è bandita, non ha potere, e tutte le verità vengono dissolte
nell’acido dell’ambiguità che trasforma ogni molecola di certezza in un universo di incertezza.

Prima di condannare a morte l’autore dei Versi satanici, il regime di Khomeini, nato apertamente con il
proposito di combattere i Tempi Moderni, ha condannato a morte il romanzo, una delle sue più grandi
creazioni. Perciò, allora come oggi, non si tratta di ergersi a paladini dei grandi principi: la libertà di pensiero,
la difesa dei diritti umani… Sì, certo, chi mai oserebbe metterli in discussione? Chi mai lo farebbe nelle
nostre società cosiddette avanzate in cui si confonde libertà con liberazione e in cui l’esistenza umana, di
emancipazione in emancipazione, non è più in grado di arretrare davanti a nessun tabù, a nessun ordine
sociale, a nessun limite morale o estetico stabilito al di fuori di essa? Tuttavia bisogna ricordarsi che la
condanna di Rushdie non è stata proclamata perché Rushdie ha attaccato l’Islam, perché ha oltraggiato un
popolo di fedeli, perché ha bestemmiato, perché ha offeso una religione e il suo profeta, ma perché ha scritto
un romanzo in cui, a ben vedere, la modernità dell’Occidente non è mai descritta come superiore rispetto alle

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/rushdie-il-romanzo-senza-morale
https://d10.doppiozero.com/massimo-rizzante-0


società musulmane, dove anzi sia l’una che le altre vengono osservate attraverso lo stesso scetticismo e la
stessa irriverenza critica, attraverso quello stesso sguardo al vetriolo, proprio del romanzo, che corrode ogni
principio e ogni verità.

Ridicoli e patetici, infatti, sono nel romanzo di Rushdie sia i barbuti religiosi che vanno in TV a divulgare i
testi sacri, sia i benpensanti della sinistra occidentale, infaticabili promotori dell’industria del divertimento,
che si lanciano in campagne millenaristiche in difesa della sacra libertà di espressione. Il problema è che,
allora come oggi, né i religiosi di ogni fede – musulmani, cristiani, indù –, né coloro che si ritengono i
depositari di ogni volontà emancipatrice dell’Occidente sono in grado di tollerare e tanto meno di
comprendere la libertà del romanzo. Se per i primi è una bestemmia, per i secondi è amorale. È così dai
tempi di Rabelais e Cervantes.     

***

Nell’Occidente secolarizzato si può giocare con la fede. Sì, ma solo dai tempi di Rabelais e Cervantes. In
Oriente no. O non del tutto. In Oriente non c’è stato nessun Rabelais e nessun Cervantes. Ma in Oriente si
può giocare con la fede se la tradizione mitologica, religiosa, epica e lirica di quei paesi entra in contatto con
la prosa del romanzo occidentale. E ciò vale per l’Africa e, in una certa misura, per l’America Latina. Il
romanzo è stata l’arte che grazie al suo humour, alla sua ironia, alla sua capacità di non innalzare barriere
morali sui personaggi ha contribuito a rendere il romanzo un luogo ludico, un luogo di immaginazione, di
critica e di libertà. Per questa ragione storica tutti i romanzieri sono costretti a fare i conti con l’arte del
romanzo moderno occidentale. Ed è quello che ha fatto Rushdie sin dal suo primo romanzo, I figli della
mezzanotte, dove l’autore, da tempo lontano dalla sua patria, ha cercato di ricostruirla. Ma attraverso quali
mezzi? Tutti quelli che aveva a disposizione, e cioè sia prendendo a piene mani dalla sua memoria personale,
naturalmente, ma anche dalla religione, dalla cultura, dalla storia, dalle tradizioni religiose della sua India
natale, sia attraverso tutti gli artifici che la storia del romanzo occidentale gli metteva sul piatto.

Del resto, gli scrittori e i romanzieri occidentali si sono sempre sentiti liberi di scegliere temi, ambientazioni
e forme che provenivano da altre civiltà, anche molto lontane. E che dire dei pittori e dei compositori? Quanti
“orientalismi” si contano in Europa solo negli ultimi due secoli? Da un po’ di tempo dobbiamo fare i conti
con il fenomeno inverso e domandarci: quanti “occidentalismi” abbiamo vissuto negli ultimi sessant’anni?
Tuttavia, il romanziere non occidentale che desidera far parte della storia del romanzo sa che il piatto è
succulento e che se vuole sedersi a banchettare dovrà far accomodare al suo tavolo molti commensali che non
appartengono alla sua civiltà. Nel caso di Rushdie, senz’altro Rabelais, Cervantes, Sterne, Dickens, Machado
de Assis, Kafka, Grass, García Márquez, Kundera… La scelta, per metà conscia e per metà inconscia,
determinerà il suo albero genealogico e permetterà a noi lettori di individuare il ramo del grande albero del
romanzo in cui le sue opere, come tanti frutti, matureranno. 

***

Una volta Rushdie ha scritto che Dickens gli è sempre sembrato uno scrittore indiano, tanto che tra la Londra
del XIX secolo descritta dal romanziere inglese e le grandi metropoli sovraffollate, sudice e caotiche
dell’India della sua adolescenza non vi trovava alcuna differenza. Ma c’è un’altra porta attraverso cui il genio
di Dickens è entrato nell’opera di Rushdie, soprattutto nei suoi primi cinque romanzi, da I figli della
mezzanotte a La terra sotto i suoi piedi (1999), attraverso La vergogna (1983), I versi satanici (1988) e
L’ultimo sospiro del Moro (1995). La vera novità di Dickens, secondo Rushdie, è la sua “originale
combinazione di sfondi realistici e di primi piani surreali”. Dickens, in altre parole, se da una parte è in grado
di cogliere i dettagli dei luoghi e dei costumi sociali attraverso una lente realistica tanto clinica quanto
spietata, dall’altra crea personaggi assolutamente “sproporzionati”, irreali, inverosimili rispetto allo sfondo in
cui sono collocati.

Questa combinazione dickensiana composta di attendibilità storica dei luoghi e dei costumi e di sproporzione
fantastica dei personaggi è quasi sempre presente nell’opera di Rushdie: si pensi appunto al primo romanzo,



dove sullo sfondo di un’India realistica prende forma la storia irrealistica dei bambini nati la mezzanotte della
proclamazione dell’indipendenza indiana e dotati, grazie a questa coincidenza, di poteri magici. O al
secondo, La vergogna, in cui il protagonista, Omar, è apparentemente figlio di tre madri e di nessun padre,
dal momento che tre sorelle, fecondate durante la stessa festa non si sa bene se da tre uomini o da uno solo,
hanno partorito nello stesso momento. Solo che Rushdie non è Dickens. La sua immaginazione proviene da
tutt’altre latitudini. Proprio così: l’immaginazione ha una geografia che la storia del romanzo non può
ignorare. Così nei suoi romanzi, a poco a poco, lo sfondo realistico comincia a stratificarsi, a far coesistere
tempi storici diversi (come in I versi satanici), a diramarsi in molti luoghi del pianeta (come in L’ultimo
sospiro del Moro), tanto da essere fagocitato dall’irrealtà delle situazioni, oltre che dalla folla sorprendente,
burlesca, addirittura metamorfica dei suoi personaggi.





Ci si trova immersi in una variante di quel che Alejo Carpentier, il fondatore del romanzo latinoamericano
moderno, ha chiamato a suo tempo (1948) il “real maravilloso”: una sorta di dimensione epica e iperbolica
dove l’insolito e lo straordinario sono all’ordine del giorno, molto lontana non solo da ogni realismo europeo,
ma anche dal surrealismo, dove il meraviglioso era sempre premeditato, costruito ad hoc per produrre una
sensazione singolare. Ma non è tutto. Penso a Saleem Sinai, il protagonista di I figli della mezzanotte, parente
stretto di molti altri narratori dei libri di Rushdie. Si tratta di un narratore inattendibile e il romanzo, per
quanto le vicende storiche vi siano descritte con dickensiana precisione, non si può certo prendere come uno
studio sull’India dopo l’indipendenza dalla Gran Bretagna. Non tutto ciò che Saleem ricorda è storicamente
verificabile (anche se molto lo è), ma non per questo è meno “vero”. I suoi ricordi sono spesso incompleti,
falsi, condizionati dal suo stato psicologico spesso alterato.

Quando si dice che la memoria gioca brutti scherzi, senza saperlo andiamo al cuore della lezione che Rushdie
ha appreso una volta per tutte all’inizio della sua carriera letteraria. Nabokov, in fondo riecheggiando a suo
modo il precetto antico per cui Mnemosyne è la madre di tutte le arti, si domandava: “che cos’è la memoria
se non una forma dell’immaginazione?”. Ogni evento ricordato, ricostruito dal ricordo, si trasforma in un
evento immaginato. La memoria ci gioca brutti scherzi nella misura in cui essa è inestricabilmente legata al
gioco dell’immaginazione. Ed è proprio grazie agli scherzi che l’immaginazione gioca alla memoria che ogni
ricordo o evento vissuto può essere narrato. Di più. L’immaginazione serve ad arricchire ciò che abbiamo
vissuto, non a eluderlo o a evaderne. Ciò che si è soliti chiamare meraviglioso è qualcosa di profondamente
incastonato nella realtà, tanto che spesso solo attraverso una metafora si riesce con un colpo di piccone ben
assestato sulla dura roccia delle abitudini linguistiche a cogliere immagini più reali della realtà, più vere della
verità.

Perciò nessun realismo, nessun naturalismo, nessuno strabuzzamento degli occhi sul mondo delle apparenze
può fare a meno dell’immaginazione, dell’invenzione, del gioco. E questo sin dai tempi di Rabelais e
Cervantes nelle cui opere verosimile e inverosimile si incontrano e si lasciano come due innamorati inquieti e
gioiosi. E ciò con buona pace di tutti coloro che hanno speso e spendono il loro tempo – e oggi in epoca di
autofiction e doc-fiction ancor più di ieri – nel cercare una frontiera tra realtà e immaginazione. Nessuna
frontiera, o meglio solo frontiere erranti, misteriose, invisibili. Solo in un’epoca così priva di immaginazione
come la nostra, l’immaginazione si è ridotta ad essere una sorta di abito di scena indossato dai fatti e i fatti
riportati immediatamente alla biografia dell’autore. Se scrivi che a qualcuno in sogno è apparso Maometto e
poi da questo sogno si trae un film di bassa lega dove questo qualcuno interpreta il ruolo dell’Arcangelo
Gabriele, ti accuseranno di oltraggiare l’Islam.

Se scrivi di un adolescente che si spreme il “pisello nella tazza del gabinetto o nei panni sporchi del
portabiancheria” ogni giorno per un numero imprecisato di volte ed è figlio di una coppia di ebrei che gli
confezionano ogni giorno sensi di colpa per un numero imprecisato di volte e non capisce perché lo fanno
tanto da chiedersi se tra il suo pene e la loro pena non ci sia di mezzo la vergogna, lo scherno e gli insulti che
i suoi consanguinei da più di “duemila piacevoli anni” subiscono in ogni parte del mondo, sarai tacciato di
odiare la tua razza e ti tratteranno come un traditore. Se poi scrivi di un nano di nome Oskar rinchiuso in un
manicomio e con la mania di rullare tutto il giorno su un tamburo, è chiaro che hai un complesso di
inferiorità e che il tuo tam-tam ossessivo non farà che rovinare la tua vita e quella degli altri. Di recente
Rushdie – parlando della letteratura, e in particolare del romanzo, come luogo privilegiato in cui trova posto
ogni contraddizione, in cui la complessità della natura umana può simultaneamente dire sì e no – ha ricordato
che l’equivalente arabo della formula “c’era una volta” è “ken ya ma kan”, cioè “era così e non era così”.
Capite? Questo paradosso si trova al centro di ogni romanzo, di ogni finzione, dove le cose possono essere in
un modo e in un altro e dove esistono parole che raccontano fatti in cui si può credere profondamente,
sapendo allo stesso tempo che non esistono, che non sono mai esistiti e che non esisteranno mai. 

***

Non è un caso allora se le ultime frasi (in realtà alcuni versi) pronunciate da Pampa Kampana, la protagonista
dell’ultimo romanzo di Rushdie, La città della vittoria (2023), sono: “Quello che loro hanno fatto, o pensato,



o provato, non esiste più/Restano solo queste parole che descrivono quelle cose/Verranno ricordati nel modo
in cui io ho scelto di ricordarli/Le loro gesta saranno conosciute solo nel modo in cui sono state raccontate
[…] Le parole sono le uniche vincitrici”. Ma non è neppure un caso l’incipit del romanzo: “L’ultimo giorno
della sua vita, all’età di duecentoquarantasette anni, la poetessa cieca, artefice di miracoli e profetessa Pampa
Kampana ultimò il suo immenso poema narrativo su Bisnaga”. Vi ricordate come nasce Gargantua? Rabelais
lo fa entrare nel mondo dall’orecchio di sua madre. Vi ricordate come Gregor Samsa un mattino si ritrovi nei
panni di un insetto? Vi ricordate come Gingio, il protagonista di Ferdydurke di Gombrowicz, abbia anche lui
un risveglio assai singolare? La sera prima aveva trent’anni e il giorno dopo, sedicenne, è trascinato in una
classe di liceali. Vi ricordate quanti anni ha Ursula, la matriarca di Macondo alla fine di Cent’anni di
solitudine? Centoventidue. Rushdie non è da meno dei suoi predecessori e stabilisce con i suoi lettori fin
dall’inizio un patto: tutto ciò che leggerete in questo romanzo non è serio. Si tratta di un’invenzione ludica, di
un grande gioco dove sono io, il romanziere, a dettare le regole del gioco.

Quello che leggerete non è realistico, o almeno non rientra nei canoni della verosimiglianza. Tuttavia, tutto
qui è realisticamente immaginato: l’India del XIV secolo con le sue divinità e i suoi scritti sacri; Pampa
Kampana che dopo la morte della madre, a nove anni, “riceve la benedizione celeste che avrebbe cambiato
tutto”, tanto che dalla sua bocca esce la voce della dea Pampa che le conferisce enormi poteri e le rivela che
grazie a lei nascerà una grande città, Bisnaga, “la città della vittoria”; Bisnaga la cui popolazione prende vita
attraverso ciò che Pampa Kampana sussurra ad ogni suo abitante: “questo era il paradosso delle storie
sussurrate: non erano altro che finzioni, ma creavano la verità”; l’alternarsi dei governanti, delle battaglie
vinte e perse; il succedersi degli amanti stranieri di Pampa, dei suoi matrimoni e della sua discendenza; le sue
lotte contro i fanatici del Tempio per imporre un governo libero dove un giorno “una donna potesse essere
Re”; l’esilio in una foresta piena di meraviglie dove Pampa, destinata a vivere quasi in eterno e dall’aspetto
sempre giovane, vede le sue figlie invecchiare e morire; il suo ritorno a Bisnaga sotto le mentite spoglie di un
nibbio (in questo romanzo ogni metamorfosi è possibile); la gloria e il riconoscimento, dopo aver vissuto da
rivoluzionaria per anni in clandestinità nascosta in un buco dietro una credenza, del suo status di “madre della
città”; e infine, resa cieca da chi proprio lei aveva posto al governo della città, il suo ritiro in solitudine nel
corso del quale scriverà, prima di morire, “il capolavoro immortale chiamato Jayaparajaya” costituto di
ventiquattromila versi la cui traduzione in prosa ad opera di un narratore anonimo, che di tanto in tanto fa
capolino nel libro, è il romanzo che abbiamo appena finito di leggere. Che cosa dire ancora?

Che il romanzo è un inno alla donna, alla sua capacità di amare, di creare, di non rimanere impigliata nel
tempo degli orologi né a una nozione di realtà fin troppo convenzionale, alla sua capacità di generare e di
autorigenerarsi, di trasformarsi, foss’anche in un nibbio, al fine di ottenere un regno dove tutti, uomini e
donne, siano uguali, non importa quali dei adorino o a quali caste appartengono? O si tratta di una lunga
preghiera laica scritta dalle profondità del tempo – un tempo che può essere compresso, allungato, piegato da
un sussurro della protagonista – perché giunga alle orecchie di tutti i regnanti di Occidente e di Oriente? C’è
chi, visti i tempi, dirà che si tratta di un romanzo femminista. E, tutto sommato, penso che a Rushdie non
dispiacerà. Quanto a me, leggendo e rileggendo La città della vittoria, credo di aver fatto una scoperta che
potrebbe incrinare tutto quello che ho cercato di dire fino ad ora. Vi ricordate quando parlavo di fede e
romanzo che non possono andare d’accordo?

Ora, pensate a uno scrittore indiano di nome Salman Rushdie (ma lo stesso si potrebbe dire per uno scrittore
africano come Achebe, per García Márquez o Carlos Fuentes, per uno scrittore cinese come Acheng, o
giapponese come Oe Kenzaburo) che deve fare i conti con una nazione dalla cultura plurimillenaria, abitata
da più di un miliardo di persone che parlano più di dodici lingue e che adorano più di trecento milioni di
divinità. Formatosi in un mondo dove, per la forza stessa dei numeri, il quotidiano e il soprannaturale si
incrociano continuamente ad ogni angolo di strada, questo scrittore non solo non potrà mai concepire la realtà
come uno scrittore europeo, ma ogni realismo gli sembrerà assai inadeguato per esplorare il mondo. Si sentirà
obbligato perciò, allo scopo di essere credibile agli occhi di quel miliardo e passa di individui che abitano il
suo paese e che, fra l’altro, non possiedono in nessuna delle dodici lingue ufficiali neppure un vocabolo per
esprimere la nozione di “laicismo”, a creare una forma romanzesca in cui, passato e presente, miracoloso e
quotidiano coesistano senza soluzione di continuità, in cui personaggi high tech e dalla cultura superbamente



cool  coesistano con personaggi che da duemila anni adorano e portano in processione la Gau Mata, la Vacca
sacra, dea della fertilità e simbolo della generosità della Terra.

E tutto ciò sebbene lo scrittore in questione, che ha smesso a quattordici anni di credere in Dio, Satana e
Allah, ogni volta che da New York torna alla sua Bombay (ora Mumbai) non smetta di imprecare lungo il
tragitto che dall’aeroporto lo conduce all’hotel quando il taxista è costretto, nel mezzo del soffocante traffico
cittadino, a fermarsi ogni chilometro per lasciar passare l’indolente sacro bovino. Con tutto ciò voglio dire
che per questo scrittore indiano la fede non è solo un problema religioso, ma è soprattutto un problema
formale. Pampa Kampana vive duecentoquarantasette anni perché crede che la dea Pampa sia entrata dentro
di lei. Per lei la dea Pampa non è un simbolo, ma un evento ordinario, quotidiano. E tutto il nostro
razionalismo occidentale, padre di tutti i nostri realismi, deve mettersi l’anima in pace!          

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



