DOPPIOZERO

Femminile e maschile in scena

LeaMelandri

Antonio Attisani
8 Marzo 2023

CaraAmica,

un poco mi vergogno ma poi, guardandomi intorno, mi consolal’ impressione di essere messo meno peggio
dellamaggioranzadei miel simili, intendo il genere maschile, ma non soltanto. Certo & sconcertante scoprire
il femminismo allamiaeta. Scoprirlo? Primal’ ho vissuto, di sponda ovviamente, quando era un fenomeno
vistoso e coinvolgente. Ero giovane e sicuramente ha molto influito sulla mia mentalita e lamiavita, sia
come sapere non saputo sia per il contrasto ad aspetti del femminismo che vivevo con fastidio. Malil fatto &
che soltanto adesso ci sto riflettendo attentamente. Tant’ &.

La nostra recente amicizia mi incoraggia a condividere con te alcuni pensieri. Tieni presente, pero, che la
scena costituita da una lettera aperta non mi consente di mettere in parolai pensieri piu intimi riguardanti il
passato e il presente; forse € troppo tardi, non credo che ce lafard mai, anche perché non mi sento di tirarein
ballo le donne della mia vita, da mia nonna e mia madre alle nipoti, passando per le mogli, le amanti e gli
incontri professionali o piu occasionali, senza che le interessate possano dire laloro. Possiamo pero
condividere uno sguardo su una porzione d' orizzonte, su una scena-di-vita che entrambi consideriamo
importante, il teatro: intendo il gioco del teatro, il teatro come lavoro, il rapporto — come ripetiamo spesso —
tralascenael’ osceno, tralavita personale e la cittadinanza, la questione del “fingere veramente”, | aspetto
performativo dellavita e, ultimo manon meno importante, le questioni dell’ educazione e del viaggio
individuale e collettivo trageneri e forme di vita.

Seil femminismo € un movimento del pensiero e un’ azione delle donne che invoca un cambiamento del
mondo, tutti quanti dovremmo chiederci cosa significa per la nostra prima personae per il mondo in cui
viviamo. Eccomi dungue alla proposta davvero modesta maforse non inutile di confronto in unariflessione
sull’ arte drammatica: non genericamente sul teatro e sullo spettacolo, ma sull’ arte dell’ attore

(se posso evitare asterischi multigenere e altre convenzioni del politicamente corretto con le quali non so
destreggiarmi).

Tutti sappiamo che nell’ ambito del teatro e dello spettacolo i costumi sono mediamente piu spregiudicati ma
allo stesso tempo s intrecciano naturalmente e storicamente con il perdurante dominio maschile. In questo
momento stanno diventando verita pubblica alcune manifestazioni di quel dominio, prima subite e ora per
fortuna divenute insopportabili per il senso comune. Buoni ultimi ma comunque benvenuti, i mediafanno da
cassa di risonanza alla sacrosanta messa in stato d’ accusa sempre piu circostanziata di quel soprusi e dei loro
autori. Cio avviene, tral’atro, sullo sfondo di una bibliografia femminista assai vasta anche per quanto
riguardail teatro. Senza ovviamente negare I'importanza della militanza attiva su quel fronte, pero, penso che
valgalapenadi soffermarsi su un temafinora

trascurato, probabilmente a causa della sua apparente astrattezza, ovvero: quali indicazioni relative al modo
di produzione teatrale sono implicite nell’ istanza femminista? Con cio non avanzando la pretesa di
proclamare verita assolute e immutabili, ma giusto la necessita di fare un passo avanti consapevole, di
articolare un discorso atrettanto necessario, di interpretare i bisogni che oggi emergono ala nostra coscienza.
Ti propongo percio in forma sintetica, di titolazione direi, alcuni temi che secondo me riverberano
dall’istanza femminista e ti chiedo se, secondo te, potrebbero essere proposti ai professionisti dello spettacolo
eatutti coloro i quali pensano al teatro, a un teatro “totale’ ovviamente e non di sola prosa, come modo di
produzione della socialita, della conoscenza e dellafélicita


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/femminile-e-maschile-in-scena
https://d10.doppiozero.com/lea-melandri
https://d10.doppiozero.com/antonio-attisani-1




Ermanna Montanari in 'Rosvita’ (1991) - Fotografia di Marco Caselli Nirmal. Archivio Teatro
delle Albe.

— Il dualismo della societa patriarcale, primaimposto alla maggioranza degli esseri umani, € oggi in piena
crisi, benché consustanziale al modo di produzione dominante. Sotterraneamente, in crisi 10 € sempre stato, |
disagi che provocava hanno suscitato diverse reazioni nel corso della storia, maladifferenza é che oggi di cio
Vi € coscienzaeil femminismo in questo senso rappresenta una svolta storica decisiva. Certo, il nuovo
orizzonte non si vede ancora, maquello di primanon si vede piu. Dungque mi pare che un primo passo che
tutti dovremmo compiere siaquello di tradurre in storia presente I’ umanita apocrifa delle donne, tral’ atro
prendendo rispettosamente ma decisamente e distanze dalle donne che preferiscono integrarsi nel canone
storico patriarcale.

— Un primo presupposto é che le donne e gli uomini non sono tutti uguali, né dovrebbero esserlo: ogni essere
umano e diverso dagli atri e nessuno e “normale”.

— Altra cosa che mi sembradi poter dedurre é che se la questione € universale, I’ universo é pur sempre un
insieme infinito di “pezzi”, di “pubblico” edi “privato”, pezzi tutti in relazione traloro, fino a piu piccoli,
fino a nulla. Uno di questi pezzi €1’ arte drammatica, diciamo il teatro.

— Seil trascendimento del mondo presente non si puo ottenere con i modi del passato, non basta pit una
scenadiaettica che si conclude con I’ Aufhebung (la sintesi, il compimento) e dunque con un precetto
ideologico. E necessario piuttosto un’ Aufhebung della dialettica, dellalogica dualistica e di ogni pretesa di
sintes prescrittiva.

— Lascena € abitata da un materialismo integrale manifestato nell’ intimita pubblica: teatro come luogo e
tempo speciali nei quale e durante i quali accade chei singoli sperimentano il divenire moltitudine e i molti
diventano uno.

—In questo senso il maschile e il femminile sono travolti: lapoesiaeil poetas fondono nell’ azione del
poetare e nella dimenticanza dell’io. L’ azione poetante e |la manifestazione performativa dell’ amore, come
suggerisce Diotima.

— Lariletturadel discorso di Diotimanel Simposio di Platone e della cosiddetta Poetica di Aristotele
dovrebbero fare parte a pieno titolo dell’ istanza femministariferita a teatro.

— Lapoiesis come nudita dell’ anima, nudita che non significa disponibilita.

Oscenita a braccetto con la compassione. Vicinanza a braccetto con lalontananza e la differenza, intimita
senza complicita, affetto che attraversai corpi.

— I ragionamento, il contenuto ideologico el’ideale di formazione del cittadino sono messi in scacco da
un’ azione poetante necessariamente grottesca e oscena.

Continua ripartenza dalla vita come gioco, vale a dire come produzione di felicita e conoscenza, 0 almeno
incontro determinante.

— L’ arte drammatica si esercitain modo efficace quando e perché scioglie i dualismi, scioglimento che &
causa e insieme effetto del lavoro performativo e drammaturgico. Naturalmente capita di inciampare, ad
esempio quando il femminile intende la propria emancipazione come doppio del maschile.

— Il sentimento matrice di tutti gli stili il grottesco: teatro carnale, luogo degli opposti senza sintesi, scena
nellaquale agisce il corpo-mente (con il trattino di congiunzione).

— Il corpo teatro con il quale si viene a mondo € un potenziale da sviluppare tramite addestramento e
allenamento, datenere distinti ma sempre radicati nell’ istanza creativa.

— Arte come pratica di vita e unitadi senso, con la consapevolezza dell’ inarrestabile transito e della sua
scadenza mortale.

— Il soggetto (artistico) € una funzione, non una personalita, non unio. Il successo e persino il divismo
riguardano le figure create, non il loro autore, che rispetto aloro &€ sempre altrove, come un padre partito in
guerra.

— Il femminismo, inoltre, mi sembra suggerire che I’ arte e da fare senza annunci.

Primadi mostrare la propriaopera, non ci si richiude dentro la corazza delle nobili intenzioni per sollecitare
il pregiudizio positivo. Primaci si dedica alla*® manutenzione dellacasa’, casa o laboratorio nellaquale si
mostrerail lavoro oppure dallaquale si uscira. Da qui I'importanza dell’ accoglienza degli “amici” el’ideadi
un benessere che depennal’“economia’. Fare ad arte, senza“dire” e senza preparazione che non sialacura



della casael’ accoglienza degli amici.

— Dunque non fare le prove, maimparare facendo. Non ricchezza o poverta, ma sentirsi bene: ben-essere nel
trangito.

—Un ambiente di lavoro nel quale ci si dimentica della competizione e si con/corre nella sorellanza e nella
fratellanza. Non ci si esaurisce nella funzione critica o anti- critica, si privilegiala creativita, lacui tiranniae
gentile.

Ermanna Montanari in 'Rosvita (1991) - Fotografia di Marco Caselli Nirmal. Archivio Teatro
delle Albe.

— Giocare, sperimentare anziché progettare.

— Lavacuitaessenziale di tutte le cose € abitata da possenti convenzioni dalle quali non possiamo
prescindere. Possiamo soltanto procedere a unariverificadei poteri, giocando, appunto.

— I dualismi che affliggono il teatro — corpo/parola, dizione/canto, serio/comico, affermazione/successo,
autorita/democrazia— devono essere sciolti con serenaregalita.

— Lalogica piacere-dispiacere, dimenticarla. Esercizio della seduzione attiva e passiva. Godimento di una
pienezza che non e mai “io”.

— Il tiranno, anche fosse donna, &€ sempre uomo. Esempi aiosa.

— Daportare a compimento, invece, la storia dellaregia. Fine della maschia autorita logico-formale. |l regista
insediato non piu come ingegnere dei materiali e delle anime ma come levatrice ed “educatore” della unicita
poliedrica propria degli agenti-in-scena.

—L’intimita come culmine dell’ artificio teatrale cui ci si abbandona

— Una cosa € cadere nellatrappola duale dell’ uomo che si fa donna e della donna che si fa uomo, come
necessariamente avvenivaall’inizio, un’altra é il trascendimento dell’ anagrafe e della storia, il luogo in cui s



fermano coloro i quali vogliono vincere la battaglia del governo (ognuno si facciai propri esempi). Altra
ancora— quella piu interessante — e stare nell’ eterna guerra del vivere, impegnandosi a procedere allo
sterminio degli errori, ossia nell’ essere crudeli verso

se stessi e compassionevoli con |’ universo-mondo.

— Ognuno di noi conosce queste dualita nellavita e nell’ arte, ma forse non haimparato a riconoscerle come
conviene. Chi ne halafortuna, se entrain scena consapevolmente, aiutagli altri afarlo.

Mi piacerebbe conoscere il tuo riscontro a questi pensieri, a me suggeriti soprattutto dai testi tuoi e di Carla
Lonzi.

*k*

Caro Antonio,

sconcertante non € scoprire dopo un lungo percorso di vita che il femminismo, come pensiero e pratica
politicadelle donne, ‘rivoluziona I'idea del mondo, i rapporti di potere e la cultura patriarcale che abbiamo
ereditato, ma sapere che si puo arrivare allafine del propri giorni senza che questa consapevolezza ci abbia
almeno sfiorati.

Tudici di averlo vissuto solo “di sponda’ e avolte non senzafastidio attraverso le donne, madri, mogli,
amanti, incontri professionali, dellatuavita. Ma quanto abbiainfluito sulla tua mentalita e su quell’ amore per
il teatro che dici essere stato, fin da quando a diciotto anni € cominciata latuaformazione di attore, un
“piaceretotale, quasi un’estas”, io |I"ho capito leggendo il tuo libro Teatro come differenza.

Pubblicato da Feltrinelli nel 1978, a solo un anno distanza da L’ infamia originaria, la miaraccolta degli
scritti usciti sullarivista“L’erbavoglio”, legati alle pratiche della scuola non autoritariae dei primi gruppi
femministi, non mi e stato difficile trovarvi, applicata a teatro, la stessa sfida che noi rivolgevamo al
rapporto tra vita e cultura, sessualita e politica, individuo e societa. Lacrisi del dualismo, la

modificazione profonda dei confini tra privato e pubblico, quel salto della coscienza storica che € stato
ripensare la“vitaintima’ sulla base della“ storia non scritta’ che vi e stata confinata e ridotta a “natura”, non
poteva non trovare nel teatro un luogo particolarmente adatto ad “agire”, piu che “rappresentare”, il rapporto
tra“lascenael’ osceno”, trale acque insondate della personaeil cittadino.






Ermanna Montanari in 'Rosvita’ (1991) - Fotografia di Giampiero Corelli. Archivio Teatro delle
Albe.

Tu auspicavi allorache potesse avvenire, “a margini della produzione’, una “risorgenza del teatro come
formadi coscienza collettiva’, “ spiadel fallimento dellasocietd’ e “forma che ne testimonia una necessita
nuova’. L’idea piu ambiziosa del femminismo, che si potesse modificare il mondo “ partendo da s¢’,
spingendo la politicain quella materia segreta che confina con I’inconscio, non € era, in quegli stessi anni,
molto lontana da cio che tu dicevi di aspettarti dall’“attore dialettico”:

L’ attore dialettico & un attore che ridiventa uomo affermando nel processo espressivo le sue responsabilita e
la sua soggettivita (...) dovrebbe tendere a una riconciliazione con tutta la natura, con avvenimenti come la
nascita e lamorte, con gli atri (una affettivita piena, concreta e praticata, che superi il concetto un po’
militare di solidarieta di classe) e dovrebbe favorire un rapporto piu maturo (collettivo) con le situazioni di
destrutturazione soggettiva (dall’ amore alla violenza necessaria). Nell’ assunzione delle “mille facce”

dell’ alienazione, nel portare allo scoperto quello che ¢’ e di oscuro, rimosso nellamemoriadel corpo, la
teatralita non sarebbe pitl una“ rappresentazione’, ma, per citare Antonin Artaud a cui tu fai spesso
riferimento, la vita stessa che si mostrain cio che hadi “irrappresentabile’. Che liberare le passioni,
“attivare” cio che di piu arcaico resta sedimentato nel corpo e nella vita psichica sia anche un modo per
vederne le cause, oltre che la possibilita di riviverle senza patimento e dipendenza, € un concetto che torna
anche nel tuoi scritti pit recenti. Nél tuo libro L' arte e il sapere dell’ attore. Idee e figure, un posto particolare
viene riservato alarilettura della Poetica di Aristotele, la dove si parladellapoesiae di quel suo compimento
supremo che € latragedia. Compito di tutte le arti sarebbe cogliereil vero senso delle vicende umane,
avvicinars acio che siamo realmente. Da qui I'importanza di un processo educativo che abitui fin
dall’infanziaafare del corpo il teatro di una varieta di manifestazioni dell’ umano, un allenamento creativo
capace di far uso di linguaggi diversi, dallamusica, alladanza, a canto. “Spezzare il linguaggio per
raggiungere lavita’, dare corpo alle ombre e ale potenze invisibili che ci abitano, ¢’ é chi |’ ha considerata
una prerogativa del teatro rispetto ad altre arti. Eppure, anche nelle anomale pratiche del femminismo, la
parola attraverso cui passava nel piccolo gruppo di donneil racconto delle vite, non era piu la stessadella
chiacchiera o della scrittura. Con “|’ autocoscienza’, e soprattutto con la“ praticadell’inconscio”, erano i
corpi e le passioni cheli attraversano arompere gli steccati di saperi e linguaggi giadati, asvincolare la
paroladai significati che le stanno dietro, ad “agirla’ spettacolarmente davanti aun “pubblico” del tutto
particolare come quello di donne desiderose di trovare nell’ “io0” il “noi”, nel vissuto privato esperienze
universali dell’ umano.

Leggo, in un passaggio del tuo libro: “Ogni singolo gesto dell’ attore, ogni tono era un passaggio dalla
guotidianita a una comprensione di ordine superiore”. Non sono mancate nel movimento delle donne degli
anni Settanta e nei collettivi di omosessuali esperienze teatrali. Ma dove si € mostrata una creativita capace di
radicarsi nel corpo, nelle sue insospettabili risorse espressive, nelle sue visionarie

riserve di storianon registrata, e stato allora essenzialmente nella parola parlata. In uno dei gruppi nati a
Milano nel 1977, lacui finalita era di capire quale rapporto si fosse creato tralalenta modificazione di sé e
cento ordini del discorso che avevamo fino alora saccheggiato, trala sessualita alungo indagata e la scrittura
oil “simbolico”, dicevamo che era necessario «sconvolgere, nella scrittura delle

donne, i modi di pensare e di esprimersi acquisiti senzache si avesse laliberta di scegliere, rintracciare
I"origine eil farsi della parola scritta dentro la storiadel corpo, imparare aleggere impietosamente, dentro i
nostri scritti, la scrittura dell’ inconscio...».

Tu dirai che finoraho visto solo somiglianze, senza rispondere alla domandain cui mi chiedevi quali
indicazioni potevano venire dal femminismo per far “fare un passo avanti consapevole” al’ arte dell’ attore,
per “articolare un nuovo discorso” al’ atezza di una coscienza mutata, rispetto al rapporto trai sess ma
anche, pitin

generale, a unarappresentazione del mondo che porta ancora oggi i segni del dominio maschile.



Ermanna Montanari in 'Rosvita’ (1991) - Fotografia di Marco Caselli Nirmal. Archivio Teatro
delle Albe.

In realta, non avrei potuto procedere in modo diverso, dal momento che il desiderio di confrontarmi con te é
nato assistendo a tuo ultimo spettacolo insieme a César Brie, Boccascena, e dall’idea di farlo seguire da una
nostra conversazione su Carla Lonzi. E stata una scelta che mi ha sorpreso e di cui capisco meglio orala
ragione.

Un’ azione drammaticain cui due registi-attori, non piu giovani, riescono afar rivivere in scenadolori, ferite
efelicitadel grande amore per il teatro che ha attraversato le loro vite, ma anche lamemoria di una stagione
politicadi grandi promesse ‘rivoluzionari€’, non poteva non farmi sentire in una profonda sintonia. Da molti
anni ho avviato una“ pratica’ che chiamo “scrittura di esperienza’ e che

s pone, in lineadi continuita con le esigenze radicali del femminismo anni Settanta, nel tentativo di cercare
“un’atralingua’, capace di ragionare con I’ esperienzaintima, lamemoriadel corpo e, contemporaneamente,
con i linguaggi di fuori, i linguaggi socidli. L’ideadi un teatro che faccia pensare, emozionare, divertire sia
chi ein scenasiachi vi assiste, non e forse quello che riesce arestituire attraverso il corpo degli attori i
vissuti “irrappresentabili” della storia personale e sociale, che riesce a divertire e commuovere, scandagliare
pensieri e sentimenti, sconvolgere latriste abitudine all’ adattamento, nel privato come nel pubblico? Detto
questo, le “ differenze” tra corpi i cui destini li hanno visti su sponde opposte e complementari, disposti
secondo logiche gerarchiche e di potere, non mancano. Le donne sono state identificate con il corpo, maun
corpo acui atri hadato forme, nomi e ruoli. Il “teatro della crudelta’, di cui parla Artaud, sia che passi
attraverso la parola, parlata o scritta, o un’ azione teatrale, per le donne non puo essere che iniziamente il
passaggio ambiguo, contraddittorio dall’ inesistenza al sogno di una rinascita sublime, che compensi del
lungo silenzio, senzatener conto del fatto che questa e stata anche la collocazione del “femminile” nella
cultura patriarcale: esaltazione immaginativa e insignificanza storica, per usare le parole di Virginia Woolf.



[lluminanti, a questo proposito, sono stati per me gli articoli di registe e attrici pubblicati sullarivista
“Lapis’, che ho diretto negli anni Novanta e, in particolare, 10 spettacolo Rosvita di Ermanna Montanari del
Teatro delle Albe di Ravenna, che fu per me unafelice scopertael’inizio di una duraturaamicizia. In
sintonia con un orientamento del femminismo allora dominante che pensava di poter “risignificare”

sul piano simbolico la“differenza femminile’ come primato dell’* ordine ssmbolico dellamadre”’ e della
genealogiadi madre in figlia, molte erano le attrici che mettevano in scenafigure di dee, vergini guerriere,
ascete, martiri cristiane attraverso cui celebrare laloro uscita da una millenaria cancellazione. Era difficile
per me capire come mai, dopo che si era aperto un processo di liberazione da modelli imposti e interiorizzati,
Si tornasse a pensare la nascitadi un sé piu autentico attraverso |o stesso immaginario che le aveva
espropriate del loro essere “persone’, e non funzioni a servizio dell’ uomo. Eppure non ¢’ erada meravigliarsi
se nella scena vuota dell’ origine le donne hanno tentato di rappresentare o far accadere laloro nascita mai
avvenuta fornendole un significato sublime, la grandezza che potevarisarcirle di una millenaria sepoltura nel
silenzio. Ma potremmo anche chiederci se non e proprio il teatro, la sua matrice religiosa a costituirsi come il
luogo pit adatto per celebrare una nascita che abbiala sacralita di unainvestitura divina. Se le donne hanno
pensato di “dover dare voce” atutte le Sibille che la storia ha zittite e di poter essere con il loro concorso
divino insediate adeguatamente nel mondo, non ¢’ é dubbio che il teatro, restituito alle sue radici iniziatiche, e
" arte che permette di considerare questo evento come “realmente avvenuto”. E stato, negli anni Novanta, lo
spettacolo di Ermanna Montanari a sorprendermi per lalucidita con cui svelava sulla scenal’ideale
androginismo, perfetta fusione di corpo e mente, naturalita e spiritualita, che staa fondo dell’ azione teatrale
vista dall’uomo e che per le donne non € mai stata altro, come dice ldaMagli, che lafacilita con cui passano
“dal simbolico a concreto”, dall’incarnare perfettamente un’idea per poi risorgere o credere di rigenerarsi,
disincarnandosi in quella stessaidea. A impedire a Ermannadi “trascendersi” nellafiguradi Rosvita, la
monaca di Gandersheim, di sottrarsi alla“fame di religione dei senza storia, imporsi una“misura’ che e
“postaa di ladel corpo”, sono, non acaso, le voci di nonne, madri, gli umori contadini delle sue origini, i
suoi “ginocchi”, le suereni, i suoi piedi”, lamaterialitadi un corpo impegnato in quello che Sibilla Aleramo
chiama*un lungo incessante sforzo autocreativo”.

In copertina Ermanna Montanari in 'Rosvita (1991) - Fotografia di Daniele Ronchi. Archivio Teatro delle
Albe.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




