DOPPIOZERO

Gesu o Paolo?

Giacomo Petrarca
5 Marzo 2023

Perché Paolo di Tarso dovrebbe ancora riguardarci? Per quale motivo |’ autore delle celebri lettere (o le piu
iconiche “epistole”), destinate a quelle popolazioni dai nomi perlopiu esotici e anoi cosi distanti nel tempo e
nelle sensibilita culturali, dovrebbe ancorainterrogarci? Paolo con i suoi innumerevoli volti che viaviagli
sono stati attribuiti nei secoli; impugnato, talvolta, per giustificare le repressioni dottrinali piu violente che
hanno attraversato la storia della cristianita, altre per legittimare eresie e scismi. Paolo I’ ebreo, il convertito,
I" apostata, il chiamato, il persecutore, |’ apostolo, il martire, il santo; per acuni il geniale inventore del
cristianesimo, per altri il piu perverso falsificatore della paroladi Gesu di Nazareth.

Si appellavano aPaolo i luterani in difesadel principio per cui cio che conta per |a salvezza sia soltanto la
fede; facevano altrettanto i papisti, per dimostrare che la fede necessita sempre delle proprie opere. Ed era
ancora Paolo, in fondo, a parlare. Spinoza, il filosofo “maledetto”, cita Paolo quando deve dimostrare in che
senso intendere il rispetto delle leggi (malo cita anche, seppur sottovoce, per protestare contro il peso
coercitivo di ogni legislazione).

Per non parlare dell’ uso che ne faranno Agostino, Lutero, Hegel, Schelling, Heidegger o Schmitt. Quando poi
nel Novecento sorgera quel vasto dibattito sui rapporti tra ebraismo e cristianesimo, Paolo torneradi nuovo a
inquietare come vera pietra di scandalo: difensore pertinace dellalegge mosaica per alcuni, origine e
ispiratore perpetuo di tuttala storia dell’ antigiudaismo, per altri. Affari da studiosi o da dibattiti accademici,
si direbbe. Soprattutto in un’ epoca come lanostra, in cui i processi di secolarizzazione appaiono sempre piu
compiuti e lateologia politica qualcosa di definitivamente “liquidato”. E alora, perché tutto questo dovrebbe
ancora interrogare il nostro presente?

E ladomanda che s pone — e ci pone — il filosofo Vincenzo Vitiello nel suo Nel silenzio del Padre.
Cristianesmo e storia. Da Paolo a Gesu (Salerno editrice, 2023), libro che costituisce «I’ esito di una
“riflessione” su Paolo di Tarso maturata nell’ arco di piu di trent’anni di studi sul cristianesimo, sollecitati
dallacrisi del nostro presente» (p. 7). Interrogare Paolo, dungue, per interrogare la crisi del nostro tempo. C'é
dachiedersi anzitutto quale siail significato di questacrisi. Vitiello ci spiegachelacrisi in cui viviamo haa
che fare con un elemento portante del pensiero; quel pensiero sul quale I’ Europa ha costruito la propria
riflessione filosofica, |e proprie scienze, i propri traguardi tecnologici, la propria “potenza’ e per mezzo del
guale ha dominato il mondo per piu di un millennio.

Crisi che st manifesta nella scissione tra sapere e potere, trala conoscenza del mondo e la potenza che ha
determinato per secoli quel sapere. Nietzsche denuncio profeticamente I’ avvento di questacrisi, che s
consumo poi con la devastazione del Novecento. Unacrisi che giunge fino al’“immagine infranta’ (per
richiamareil titolo di un libro di Vitiello di qualche anno fa) del tempo e del mondo che abitiamo. Di questa
cris “strutturale”, Vitiello intende anzitutto mappare i significati e le tensioni che la attraversano: unacrisi
del pensiero e delle forme teoretiche, storiche, politiche e, dungue, anche teologiche, che lo hanno
caratterizzato nel corso dei secoli.

Del resto Vitiello e un filosofo che costruisce mappe, fedele a quel primato dello spazio — ermeneutico, prima
di tutto, e poi storico — che caratterizza la propria prospettivafilosofica, dalui definita*“topologia’. Come


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/gesu-o-paolo
https://d10.doppiozero.com/giacomo-petrarca

scrivevain un passo introduttivo di uno dei suoi testi piu celebri, Topologia del moderno (testo in cui
indicavail significato della propria proposta filosofica, edito da Marietti nel 1992): «ogni punto e centro — ed
insieme periferia. In topologianon si danno relazioni fisse, direzioni univoche, itinerari prestabiliti.

Lo spazio e aperto aogni movimento. Distanze temporali e storiche posso rivelare pit essenziali prossimitae
vicinanze cronologiche piu profonde lontananze» (p. 8). Per Vitiello, topologia e metodo topologico
costituiscono anzitutto una modalita di leggere e interrogare i testi, mappando le tensioni che li attraversano.
E dunque, anche una maniera per “abitarli”, come tanti luoghi (topoi) portatori di tensioni irrisolte, esplicite o
meno, sempre aperti anuovi significati; e insieme, quindi, mai davvero “esauriti”, poiché continuamente
differenti dal significato che ogni lettura, ogni prass interpretativa (ogni “presente”’) conferisce loro.

Di questa mappatura, Vitiello non indicasoloi tratti, ma saggia anche la consistenza, con | unico mezzo di
cui disporrebbe un cartografo preoccupato di verificare lavalidita delle proprie mappe: ossia, mettendosi in
viaggio. Cosi queste mappe vengono costantemente riformulate, costantemente riscritte: dove inizialmente
apparivano isole remote, si scoprono ora piu vasti arcipelaghi (proprio come accadra, lo vedremo a breve,
nelle sue molteplici interpretazioni di Paolo). «Latopologia» — continuava Vitiello in quelle stesse pagine —
«non & che un continuo esercizio di decostruzione, che e insieme di ri-costruzione, [e dungque] non pud non
de-costruire se stessa—einvitare afarlo» (p. 9).

Una mossa, quella dellatopologia, con cui Vitiello intendeva mettere fuori gioco tanto gli esiti piu
deterministici della storia degli effetti (Wirkungsgeschichte), quanto il ricorso afacili storicismi di ritorno;
come pure le istanze ultimative di un pensiero che, posto di fronte ai limiti assoluti della propria*“ debolezza”,
non s avvedevain realtadi ribadire, in una manieratutt’ altro che “debol€”, la sua pretesa auto-fondativa.
D’altro canto, per Vitiello, un pensiero che conosce la propria finitezza € tutto tranne che finito. 1l vero limite
del pensiero — lo ha scritto tante volte — e di non poter conoscere il proprio limite. Crisi, dunque, segnata da
un nichilismo filosofico compiuto.






Senza dubbio: ma del piu radicale, e quindi anche del piu oltraggioso, poiché costitutivamente religioso,
costitutivamente rivolto alla vuotezza che lo costituisce. Ed e proprio nellariflessione sulla natura del
pensiero e della sua pretesa auto-fondativa che si palesano, per Vitiello, leimplicazioni piu profonde tra
filosofia ed esperienzareligiosa. O, per usare un termine che gli € piu prossimo: tralafilosofiaed

I’ esperienza del «sacro». Un sacro, questo, che nulla ha a che vedere con qualsivoglia pretesa confessionale,
ancor meno mistica, ma che costituisce propriamente la vicenda millenaria di Europa; in modo particolare, in
quell’ espressione pit compita che gli fu conferita dal cristianesimo. Quel cristianesimo che proprio Paolo
contribui aiistituire.

Nel silenzio del Padre. Una primaindicazione dei percorsi presenti nel libro, ci & fornitadal sottotitolo:
Cristianesimo e storia. Da Paolo a Gesu. || Paolo che incontriamo nella prima parte del libro («Paolo e
Gesu») € quel Paolo cheil cristianesimo storico innalzo a proprio alfiere indiscusso. Un Paolo cheindicail
senso dell’ annuncio del Messia crocifisso nel suo compimento storico: «il Regno di Dio € in mezzo a voi»
(Lc, 17.21). Lavenutadel Cristo € cosi I’ evento a partire dal quale il tempo assumeil suo significato: solo
orache la storia e stata giudicata dalla venuta del Cristo, solo oracheil tempo della salvezza e stato
inaugurato, solo ora che vi € un prima e un dopo Cristo, la storia diventail luogo a partire dal qualela
salvezzas manifestae s realizza. Vitiello rintraccia questa “fondazione” paolina del tempo storico (e quindi,
della storia come orizzonte della salvezza cristiana, fuori dalla quale non vi e altra salvezza possibile) proprio
nella preferenza che Paolo accorda alla profezia sulla glossolalia. Ci troviamo nella Prima lettera ai Corinz.

Paolo spiega che la profeziain quanto parola edificante, € lamodalita di comunicazione da preferire
all’interno delle assemblee, in quanto essa & capace di “edificare” gli altri, cioe di dare fondamento alla
comunita (al contrario, la glossolalia resta una parolaindividuale, intima, propriadel singolo coniil proprio
Dio, com’ é intima—riflettera Vitiello in un altro luogo del libro —la preghiera“ nel segreto” prescritta dal
rabbi di Nazareth...). In questa preferenza per la profezia, € possibile comprendere |a preoccupazione
principale di Paolo: edificare la nuova comunita, dare fondamento a “nuovo Isragle’.

All’interno di questo topos indicato dal Paolo fondatore del cristianesimo storico, Vitiello ci fa scorgere tultti
gli atri volti che contribuiranno alla costruzione di questa“versione” del cristianesimo piegato alla potenza

del proprio senso storico: il volto di Agostino e Lutero, per citarne solo alcuni, ma soprattutto quello del piu

grande “paolino” della modernita, ovvero Hegel. Un Paolo questo, secondo Vitiello, profondamente distante
dalla parola di abbandono del Cristo crocifisso. Vitiello citala conclusione del libro X delle Confessiones di

Agostino (lo fapiu volte e in passaggi differenti del libro, come una spia di tensioni che viaviasi palesano):
«Loderanno Dio quelli che ne sentiranno la mancanza.

Main guesta mancanza, in questo tempo dell’ assenza di Dio, si presenta un rischio immane. Non basta per
Vitiello contrapporre a pieno il vuoto. Volto del cristianesimo storico € — anche — la pretesa kenotica tanto
della secol arizzazione hegeliana quanto del pensiero mistico: «Vero e che diverso e stato nel corso dei secoli,
ed e atutt’ oggi, il modo di sentire la“mancanza’ di Dio. Troppo spesso laimitatio Christi celava, nella
denuncia della propria debolezza spinta sino a disprezzo di sé, una superiore hybris: il convincimento, cioe,
di essere in Dio, di essere uno con Dio. E stato, ed &, tale pensiero il vero pericolo dei mistici che, dopo aver
denunciato laluciferina superbia umana di voler comprendere Dio con I’ intelletto, saltano |a separazione tra
I"Infinito di Dio eil finito dell’uomo, proclamando che non nel conoscere, ma nell’ essere I’ uomo € uno con
Dio» (p. 92).

Un cristianesimo che diviene verita storica, che riconosce la propria verita e laimpone agli atri talvolta con
violenze immani (come e accaduto innumerevoli volte) tradisce per Vitiello il senso piu proprio di quella
verita che si era presentatain formainterrogativa: «e voi chi dite ch’io sia? (Mc, 8. 27).

«Gesu, 0 Paolo», dunque, come titola la seconda parte del libro. E qui Vitiello si propone di condurre Paolo
«oltre il cristianesimo storico», riprendendo la domanda che la filosofa Maria Zambrano poneva nel suo testo
del 45, L’ agonia dell’ Europa: € possibile pensare un altro cristianesimo per “Europa’? Cosi Vitiello Ci
indicaun altro volto di Paolo: quello dell’ apostolo che chiede di essere imitato «comeio imito Cristo». In



questaimitazione non stala hybris del farsi modello di riferimento per |’ edificazione della comunita. Al
contrario, sottolinea Vitiello, s presenta come atto di profonda umilta, con la quale Paolo affidail senso della
propria comunita all’“apertura’ verso un altro: immanente ad essa— in quanto, incarnato e crocifisso — e
insieme sempre da-venire, poiché assente eirriducibile a ogni pretesa appropriativa, come lo straniero sulla
via per Emmaus che, una volta riconosciuto, «spari dallaloro vista» (Lc, 24.31).

Non si fanno religioni con I'immagine di questo Cristo. Qui il mistero del male e della sua (impossibile?)
redenzione diventail cuore dellariflessione di Vitiello (Kant eil temadellalegge, 1a presenza costante di
gueste pagine densissime e cariche di questioni). «Qui |’ aspra difficoltadi pensareil cristianesimo. Perché
“pensare” il cristianesimo e “fare esperienza’ di una contraddizione immanente: tra continuita e rottura. Tra
agape, I’ ‘amore’, e machaira, la‘ spada » (p. 141). E ancora: «la centralitadi Paolo nel cristianesimo é
“doppia’: non lo si pud trascinare “fuori” dal cristianesimo storico senza rendere incomprensibile

I’ evoluzione del cristianesimo; non lo si puo tirare tutto dentro il cristianesimo storico senzarinunciare alla
possibilita che la paroladi Gesu, il Cristo, abbia ancora ascolto nel nostro tempo» (p. 142).

Nel silenzio del Padre diventa cosi il luogo stesso della condizione del finito, sotteso alla mutezza del mistero
della sofferenza e del male. Grido di abbandono che non cercarisoluzione, che non pretende di indicare
escatologie o redenzioni ulteriori (come Vitiello ci mostra accadere persino in un pensiero dell’ “assurdo”
come quello di Barth o addirittura di Kierkegaard). Un grido che non fa della sofferenzala scoperta di un
nuovo e piu alto senso, bensi la possibilita di lasciarsi interrogare (forse come mai avvenuto prima) dalla
paroladi colui che, interrogando gli altri, interroga sulla propria sempre possibile verita, in quanto verita
“donata’ daaltri: evoi chi ditech’'io sia?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Vincenzo Vitie

NEL SILENZIO DEL PADR

CRISTIANESIMO E STORIA DA PAOLO A GE!

é‘ SALERNO EDITR



