
 

La bellezza e lo strazio: Nan Goldin di Laura
Poitras 
Alessandra Sarchi
16 Febbraio 2023

Prima ancora di provare a rendere l’effetto e le riflessioni che ha prodotto su di me un racconto intimo e
politico al tempo stesso, straziante ma anche analitico, a tratti investigativo, qual è All the Beauty and the
Bloodshed, (Tutta la bellezza e il dolore) vorrei soffermarmi sulla traduzione italiana che è stata fatta del
titolo, perché il dolore, così è stato reso “the Bloodshed”, mi pare un’attenuazione o una sintesi troppo
levigata del sostantivo originario che alla lettera sarebbe “lo spargimento di sangue”, o “lo strazio”, di certo
qualcosa di più espressivo e specificamene legato al corpo.

Cominciare dal titolo per parlare di queste due ore di filmato, firmate dal premio Oscar Laura Poitras, che a
stento può essere ristretto alla categoria del documentario e che giunge nelle sale italiane dopo aver ricevuto
importanti riconoscimenti internazionali, tra cui il Leone d’oro alla 79esima mostra del cinema di Venezia, ci
consente di accostarci fin da subito alla stratificazione che lo caratterizza, si tratta infatti di una frase che Nan
Goldin ha rinvenuto in un referto psichiatrico della sorella Barbara, morta suicida nel 1965. Secondo
l’estensore di quel rapporto, l’amatissima sorella della fotografa americana Nancy, detta Nan, Goldin vedeva
questo in una macchia del test di Rorschach: bellezza e strage.

Ma non è questo l’inizio del racconto che parte, invece, dal Metropolitan Museum, in particolare dall’ala
egizia dove è stato ricostruito il tempio di Dendur e dove, fino a non molto tempo fa, si poteva leggere a
caratteri cubitali il nome della famiglia responsabile dell’ingente donazione al museo: i Sackler, titolari di
una delle più grandi aziende farmaceutiche al mondo, la Purdue Pharma.

E proprio davanti alla vasca del tempio Nan Goldin insieme al gruppo di attivisti riuniti sotto il nome di
P.A.I.N. (Prescription Addiction Intervention Now) mette in scena una delle tante azioni o perfomance con le
quali cerca di sensibilizzare l’opinione pubblica, il governo federale e la corte di giustizia sull’epidemia da
uso di oppioidi che dal 1996 a oggi ha fatto, nei soli Stati Uniti, più di mezzo milione di morti per overdose,
senza contare i danni causati dalla dipendenza da cui la stessa Goldin è stata affetta. Gli attivisti scandiscono
alcuni slogan, tipo “Sackler lie, people die”, poi gettano nella vasca davanti al tempio di Dendur i flaconi
vuoti del farmaco Oxycontin, l’oppioide prodotto da Purdue Pharma, e si lasciano cadere a terra come morti. 

Queste riprese, come molto altro materiale relativo all’azione di PAIN, non sono state fatte da Laura Poitras
ma dai collaboratori di Nan Goldin. Quando la scena del museo finisce ci ritroviamo in uno studio oscuro nel
mezzo di una tormenta di neve, accompagnate dalle note di “Cold Song” di Purcell: Laura Poitras viene
brevemente inquadrata dietro la telecamera, per la prima e unica volta in tutto il filmato, ed è la sua voce che
dialoga e interroga Nan Goldin, mentre iniziano a scorrere alcune sue celebri fotografie e alcuni collaboratori
vengono ripresi chini sul computer. Ho voluto raccontare questo passaggio perché oltre a essere di grande
efficacia estetica – l’oscurità in cui vengono illuminate le diapositive, lo studio in mezzo al bosco coperto di
neve, la musica del King Arthur di Purcell, le voci confidenziali della regista e della fotografa – è anche uno
spazio in cui l’autrice ci mostra, con un effetto di elegante mise en abîme, come ha lavorato: accogliendo,
selezionando e montando moltissimo materiale preesistente, non solo fotografie di Nan Goldin, ma filmati
prodotti da lei e dai suoi amici, registrazioni eseguite durante gli incontri degli attivisti o risalenti a molti anni

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-bellezza-e-lo-strazio-nan-goldin-di-laura-poitras
https://d10.doppiozero.com/la-bellezza-e-lo-strazio-nan-goldin-di-laura-poitras
https://d10.doppiozero.com/alessandra-sarchi
https://www.doppiozero.com/venezia-79-il-palmares-assenze-e-presenze


prima, clip inedite e, soprattutto, i racconti di Nan Goldin. 

Laura Poitras afferma di aver sempre ammirato il lavoro di Goldin e di essersi interessata fin dal suo nascere,
nel 2017, all’azione di P.A.I.N., tanto da decidere di girare su questo soggetto un documentario, ma come ci
ricorda il titolo, il film è diventato ben presto qualcosa di molto più complesso che non la restituzione della
lotta contro una famiglia potentissima, fino ad allora ammirata per la sua filantropia museale. Il film si è
trasformato in un gesto di ascolto e di ricerca nella memoria personale e familiare di Nan Goldin, ma anche
di un’intera generazione che ha vissuto in quel wild side cantato da Lou Reed. Uno dei tanti meriti di Poitras
è quello di avere preservato e sottolineato questo carattere collettivo – anche le musiche del film sono scelte
da un gruppo The Soundwalk Collective -, un senso di comunità proprio non solo alle performance degli
attivisti di P.A.I.N. ma del modo di essere e di vivere di Nan Goldin e di una generazione di artisti, attivi a
New York tra la fine degli anni ‘70 e i primi anni ’90, che non ha mai considerato l’arte come avulsa dalla
politica e l’ha usata, insieme al proprio corpo, come un mezzo per dire la verità. Cosa intenda per verità Nan
Goldin lo chiarisce subito: la verità ha qualcosa di sporco addosso, l’odore di come sono andate veramente le
cose, al di là di ogni infingimento: “è difficile mantenere la memoria” dice, perché la memoria e la realtà
spesso tendono a dissociarsi. 

Proprio nella ricerca della verità risiede il legame che tiene insieme le tre narrazioni che compongono il
documentario: il piano delle vicende legate alla battaglia contro i Sackler e la Purdue Pharma, la biografia
artistica di Nan Goldin e la sua storia personale. 

La famiglia Sackler e la Purdue Pharma, sebbene del tutto consapevoli del rischio di dipendenza che
l’Oxycontin comportava, ne hanno massicciamente propagandato l’uso come se si trattasse di un innocuo
antidolorifico, coi proventi hanno finanziato musei e università negli Stati Uniti e in tutto il mondo. Quando
Nan Goldin si rende conto che moltissime delle opere che ha ammirato nei musei sono state donate o
acquistate tramite i Sackler, scatta in lei l’idea che dietro la bellezza possa esserci anche moltissimo denaro
sporco, grondante della sofferenza di migliaia di persone. Negazione e beffa ammantate di mecenatismo
filantropico, perché donando i Sackler godevano di detassazioni consistenti.

La negazione è anche la cifra della vita famigliare di Nan Goldin: quando la polizia arrivò in casa per
comunicare che la figlia Barbara si era suicidata sotto un treno, la madre si raccomandò che dicessero agli
altri figli che era stato un incidente. Ma Nan aveva sentito, e sapeva che sua sorella si era deliberatamente
tolta la vita, incapace di sopportare lo stigma della malattia mentale con il quale la famiglia l’aveva bollata
fin da piccola, facendola ripetutamente internare in ospedali psichiatrici. 



In verità, ricostruendo la memoria dell’amatissima sorella, leggendo a distanza di anni i referti medici che
formavano il suo triste dossier, Nan Goldin si rende conto che Barbara era solo una ragazza piena di talento e
di voglia di vivere represse da una madre inadeguata, sessuofobica, a sua volta abusata. Barbara era stata
vittima della negazione della propria personalità al primo emergere di una sessualità adulta, ed era stata
vittima dell’insofferenza per il perbenismo di provincia in cui erano cresciute. Eppure, in modo tragico, le
aveva indicato la strada della ribellione e della ricerca di una propria autenticità.

Sul piano della biografia dell’artista negazione e verità, riconoscimento e memoria sono infatti parole
altrettanto ricche di significato. Nan Goldin dopo il suicidio della sorella intraprende una lunga fuga dalla
propria famiglia che la porterà a scoprire chi può essere e cosa può fare di se stessa. Non facile per una
ragazzina traumatizzata ed educata a una femminilità repressa e convenzionale, di cui sente il bisogno
profondo di liberarsi ma che, ad esempio, permane nel modo di vestirsi. Mentre la moda hippie furoreggia,
vediamo Nan, che pure per un certo periodo vive in una comunità di quel tipo, andare in giro con gonne
attillate e una collana di perle al collo. Ma di certo il viaggio che Goldin intraprende è all’insegna della
diversità, della non conformità sessuale, politica e culturale, quello è il terreno in cui riconosce i propri simili
e si sente riconosciuta. Le tappe sono scandite da incontri importanti con quelli che sarebbero poi diventati
artisti come Cookie Mueller, David Armstrong, David Wojnarovicz, per citarne solo alcuni, tra le figure di
spicco della vitalissima controcultura newyorkese che fu poi sterminata nei primi anni ‘90 dall’Aids. 

Vivendo di espedienti, vivendo ai margini – Nan Goldin confessa di aver lavorato anche per un certo periodo
come prostituta in una casa chiusa – condividendo l’appartamento con drag queen che dovevano rinchiudersi
di giorno per paura della polizia, ma poi uscivano la notte per esibirsi e trovare clienti, in una promiscuità
costante e spesso favorita dall’uso di droghe, Nan Goldin non aspira a raccontare il mondo diverso da come
lo conosce, ciò che le interessa portare sulle copertine di Vogue non è una modella bella in senso canonico,
ma i travestiti, gli omosessuali, le persone come lei che dichiarano la propria bisessualità, figure come la
proprietaria del Tin Pan Alley Bar, ballerina e cuoca, che accoglie tutti, aiuta chi vuole uscire dal giro della
prostituzione, chi ha problemi con la dipendenza, chi è semplicemente diverso a modo suo. E Nan Goldin
fotografa questo mondo, i suoi primi slideshow sono lunghissime performance accompagnate da musica, e



destinate a cambiare, arricchirsi nel tempo perché per Goldin fotografare significa testimoniare l’esistenza,
l’esserci delle persone in un certo momento e in un certo modo: “Pensavo che non avrei perso nessuno se
solo l’avessi fotografato abbastanza.” Un atto di amore e di riscatto, prima ancora che un gesto artistico.

Poitras compie un’opera di montaggio mirabile: dalla vita registrata attraverso gli scatti di Goldin alle sue
opere, come ad esempio The Ballad of sexual dependency (1979-1985), alla prima mostra da lei curata nel
1989 e dedicata all’Aids, Witnesses against our wanishing, fino alle azioni organizzate con il gruppo P.A.I.N.
la regista coglie il nesso fortissimo fra la poetica di Nan Goldin e la sua biografia: una ricerca inesausta sulla
verità soprattutto quando è scomoda, quando ferisce e vorrebbe essere rimossa. Poitras vince una delle sfide
più difficili: fornire un ritratto non stereotipato di un’artista che per certi aspetti incarna tutte le declinazioni
possibili del più stereotipato binomio, ossia genio e sregolatezza, e lo fa con la stessa consapevolezza
dichiarata da uno dei produttori, Howard Gertler: “creare il ritratto convincente di un’artista non è un
processo immediato.” 

In effetti, molta dell’efficacia di All the Beauty and the Bloodshedd viene dal fatto che i diversi piani narrativi
intrecciati danno la possibilità di lavorare in prospettiva: dal presente in cui la famiglia Sackler ha dovuto
patteggiare per la propria incolumità giudiziaria versando sei miliardi di dollari come risarcimento per il
danno causato, al futuro in cui PAIN vorrebbe che quei soldi fossero impiegati per aiutare le persone con
dipendenza da droghe, dal passato lussureggiante dei nightclub e della promiscuità sessuale alla conta di
coloro che sono sopravvissuti fino ai giorni nostri, dall’idea romantica e balorda, condivisa in gioventù da
Goldin, che drogarsi fosse un modo per essere diversi alla consapevolezza odierna di come lo stigma sociale
pesi nell’allontanare la possibilità di venirne fuori. Tutto questo raccontano gli scatti, le parole, le azioni di
Nan Goldin che Poitras ha saputo raccogliere in un flusso a più strati senza smussarne le contraddizioni o i
punti ciechi, ricreando quella stessa fiducia fra lei e la fotografa che quest’ultima ha sempre voluto ci fosse
fra se stessa e i soggetti dei propri scatti. Non c’è mai niente di scabroso, pornografico o voyeuristico nelle
fotografie di Goldin. Anche quando riprende le persone negli atti più intimi, coglie la loro vita nel momento
in cui si rivela e, magari, brilla di una sua bellezza; che poi tutt’intorno ci sia sangue e dolore, anche questo –
sembra dirci - fa parte della vita. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





