DOPPIOZERO

Bayo Akomolafe: ripensare |’ Antropocene

Fabrice Olivier Dubosc
10 Febbraio 2023

Ricordate “ Crossroads, crossroads’ caposaldo del blues, registrata da Robert Johnson nel 19362 E diventata
un classico del rock quando Eric Clapton I’ haripresacon i Cream nel 1968, evocando un’ eredita diasporicae
un sentire sempre pit urgente che compensava le idealizzazioni della“ Summer of Love’. La cultura pop ha
poi creato laleggenda secondo cui Robert Johnson una notte si erafermato alungo a un crocevia nel Delta
del Mississippi a dialogare con unadiabolica apparizione. Con la quale Robert avrebbe stretto un patto
faustiano chiedendo di diventareil piu grande bluesman di tutti | tempi. La canzone, tuttavia, non dice nulla
di tutto questo, implora solo aiuto.

Certo, lanarrazione dei missionari bianchi che avevano trasformato il dio dei croceviain “diavolo” era stata
rivendicata dallo stesso Johnson che alimento quellaleggenda scrivendo un “me and the Devil blues’. Le
radici di questo malinteso nascono in buona parte dall’ etnocentrismo missionario che di fronte all’ apparente
ambivalenzatrickster di Eshu, dio dei croceviadellatradizione Y oruba, o aveva assimilato al diavolo.

| crocevia sono invece un topos cruciale negli studi della resistenza culturale africana, che nelle molteplici
sponde di approdo della tratta hanno intrecciato gli Orisha della tradizione riadattandoli e celebrandoli nel
diversi contesti delladiaspora. Di fatto il dio ben poco manicheo dellatradizione Y oruba era un intermediario
trai mondi, un messaggero generativo, un dio dell’ orientamento nell’ imprevedibile, propenso ad aprire i
portali del divenire con burle, dispetti e azioni paradossali a disconferma dello status quo e delle chiusure
identitarie.

Eshu (detto anche Esu, ExU, Elegua o Elegha) € stato una delle divinitacruciai di tutti i culti sincretici che
nacquero nella diaspora africana, dalla santeriaa candomblé. Venne sovente celebrato nelle vesti di
Sant'Antonio o San Michele. Come dio fallico e generativo ha molte analogie con Hermesiitifallico, che pure
eraun dio dei crocevia come testimoniano ancorale Erme di epoca romana.

Basta leggere quanto scrive Roger Bastide, I’ antropologo che ha studiato i culti afro-brasiliani, quando ci
raccontale libagioni rituali della schiavitu diasporica ai crocevia delle citta

Il croceviaeil ruolo generativo del trickster Eshu sono la materia mitica nel bricolage del filosofo, psicologo
e poeta nigeriano Bayo Akomolafe. Lalibagione, ci dice, € una celebrazione del possibile nell’imprevedibile
ma € anche un rituale propiziatorio nella consapevol ezza delle sue ombre, una celebrazione aperta del
divenire e dellametamorfosi. I seme di una visione politica metabolica.

Bayo Akomolafe & uno dei giovani pensatori emergenti di una nuova generazione transnazionale. E forse un
segno dei tempi di questa nostra tarda modernita che chi sente parlare di Akomolafe — primadi averlo
ascoltato o primadi averlo letto — potrebbe ancora dire: “potramai qualcosa di filosoficamente
contemporaneo venire dallaNigeria?’ Parafrasando inconsapevolmente il buon Natanaele del Vangelo.

Akomolafe vivein India con suamoglie, unafigliae un figlio. Laricchezza dei suoi spunti |o porta atenere
lezioni magistrali nelle universita di mezzo mondo (compreso a Berkeley dove é attualmente “provocatore in
residenza’). Trovail modo di parafrasare il Bruno Latour di Non siamo mai stati moderni scrivendo che
“Non siamo mai stati umani” perché lo stesso concetto di umano nasce e si consolida come paradigma di


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/bayo-akomolafe-ripensare-lantropocene
https://d10.doppiozero.com/fabrice-olivier-dubosc
https://www.youtube.com/watch?v=zRo2wpE8koI
https://www.youtube.com/watch?v=7HfkSzsyh1E

separazione, distinzione e costruzione del non umano.

Associa la passione per I’ ecologia politicadi Latour, Haraway e altri con il trans-femminismo di Karen Barad
(che e suaamica e mentore) e intrecciail neo materialismo con il pensiero decoloniale di Mbembe e Glissant
econ leintuizioni di quellatradizione Y oruba che € sopravvissuta alla schiavitu datratta ibridandosi nelle
Americhe e generando mille istanze di ethos resistente. In Italia uscira ad aprile, per i tipi di Exorma, la
traduzione del suo libro Queste terre selvagge di |a dagli steccati.

Akomolafe sottolinea che se ci tocchera diventare respons-abili in questi tempi critici, dovremo attivare una
competenza bal bettante, il genere di maestria che rallenta e ascolta, capace di sostare in altre forme del
sapere, diventando sufficientemente animali (etica ed etologia hanno la stessa radice) per restare
sensualmente presenti e percettivi rispetto a possibilitadi cui la superficie non sanulla. E ci ricorda chelo
stesso concetto di Sé é generalmente limitato alla psiche individuale, senza considerare la molteplicita di
intrecci che la co-sostituiscono.

Stiamo gradual mente iniziando a capire che le cose che chiamiamo intoppi sono inviti a mutar forma, (...)
Nemici, vicoli ciechi, memorie ribollenti, feticci nodosi, credenze ossessive, spettri ululanti, bobo neri
scontrosi, schegge impazzite, nuvole minacciose, giganti verdi, buchi spalancati, foreste che ghignano. La
sfida non & quella di "attraversarli" e uscire indenni dall'altra parte. (...) E per questo che noi africani
offriamo libagioni. Non solo per ricordare le gioie di una stabilita di origine ancestrale, ma per onorareil
dono di unacrisi, nel momento in cui la bevanda tocca terra e solleva polvere, come aturbare il terreno
stesso su cui poggiamo, ai piedi di un a-venire impensato e non ancora immaginato.

Akomolafe parladi Afrocene come di un ritorno radicale all’immanenza, come una dimensione del “ passato
avenire” che haradici profonde nell’ esperienza primaria dell’ umanita e del vivente. E forse davvero questo
suo concetto di Afrocene e lamiglior rispostaai guai dell’ Antropocene e anche ai parametri con cui il
mercato s propone di sanarli, parametri che non problematizzano la “postura’ stessa che ci definisce come
specie separata ed escludente.



MODERNI
TN -

eleuthera




L’ Antropocene € un concetto problematico innanz tutto perché presume che ci siaun “noi” stabile alla base
di tutto. Da questa prospettiva saremmo tutti nei guai, tutti responsabili. Gli umani sarebbero dunqueil
motore dei cambiamenti climatici. E tuttavia tutto cio non entra nel merito di che cosa sia I’ umano. L’ umano
€ una categoria politica a cui non tutti storicamente hanno avuto accesso. Presumere che I’umano sia una
cosa, un fait accompli, qualcosa di gia dato una volta per tutte e con cui tenere il passo come qual cosa di
oggettivo, significa mettersi nei guai. L’ umano non puo essere definito cosi nettamente. In un mondo
animista quando si cominciano a vedere le cose in termini di relazioni, contaminazioni e linee di fuga, invece
che di punti dissociati da altri punti, come accade nella modernita, quando cioé si cominciano a vedere che
le cose che si snodano e sconfinano... ci S comincia a render conto che I’umano non é mai stato una cosa
precisa. Che |’ umano non é un corpo, una specie, che I’ umano € una postura. In un certo senso € la postura
a costituire la specie, non il corpo a cui la postura appartiene. (...) L’ Afrocene € una storia che dice chei
limiti ei margini sono spazi straordinariamente generativi e creativi. Qui sta la differenza. L’ Antropocene
dice. “ Ahi! moriremo!” L’ Antropocene africano dice “ Moriremo prima noi!” Mentre |’ Afrocene dice:
“Morire non é poi cosi tragico!” Un sacco di cose che chiamiamo morte hanno a che fare con il modo in cui
i corpi sconfinano. C'é un’intelligenza che nasce da cio che perdiamo, ¢’ e un’intelligenza che si genera
sedendosi accanto ai mostri. C'e un’intelligenza che troviamo quando c¢i smarriamo. E cosi I’ Afrocene mette
al lavoro le cosmol ogie africane Yoruba che non sono soluzioni-centriche e nemmeno antropocentriche... E
uninvito a smarrirci insieme e credo non vi sila modo migliore di perderci se non iniziando a riconoscere che
viviamo in un universo che gioca e che questo universo che gioca e pieno di errori di pronuncia, pieno di
sperimentazioni e pieno di fallimenti.

Nel pensiero di Akomolafe larelazionalita contingente dellafisica quantisticasi intreccia con il mito della
nascita di Eshu perché mentre gli atri Orisha nascono dai frammenti del cranio di Oludumare —il dio
creatore — Eshu € I’ unico dio anascere dal vuoto che si creatrai frammenti quando il cranio si spacca. Un
mito filosofico che ci ricordalavisione di Epicuro di un intramondo, spazio vuoto tragli infiniti mondi.

Il dio trickster che scombina carte e agisce da mediatore per vie inaspettate diventa nell’ animismo di
Akomolafe il rappresentante di tutte le agentivita e potenzialita umane e non umane (o pit che umane) che
disconfermano il progetto di terraforming che il neoliberismo ci propone nel tentativo di tenerein piedi il suo
progetto di “accumulo e progresso”. Persino i migliori miti democratici e progressisti risuonano oggi retorici
e precari — e ci dicono invece che la casa della modernita e piena di crepe. Non puo reggere alungo il
miraggio della costruzione di tecnosfere del “benessere” per i salvi delle appartenenze nazionali (come unica
modulazione del bene comune) alle spese di miliardi di sommersi. Danni collaterali dell’idea stessadi una
elitaria salvezza in un mondo diviso ma interconnesso.

E questo mi riporta a Walter Benjamin, alla suafamosa|X tesi di filosofia della storiala dove evocal’ angelo
di Klee, interpretato come angelo della storia umana madel tutto incapace di fermarsi ariparare le rovine che
si accumulano costantemente ai suoi piedi. Le sue ali sono catturate e sospinte dal vento di alti ideali
trascendenti che lo trascinano verso un immaginario sol dell’ avvenire. Per Benjamin solo il Messia“ debole”
delle piccole cose, entrando dallaimpercettibile “portadi ogni istante”, puo fars postura d’ arresto, motore
paradossale di quella dialetticaimmobile che, riconnettendoci alle costellazioni ereditate, mette in
sospensione laloro ripetitiva distruttivita. Questa prospettiva risponde tuttora a un desiderio emergente di
pensieri e pratiche “metaboliche’ che ripensano la politica nell’ intreccio costitutivo di molte forze, comprese
quelle della Terra, non piu considerata oggetto separato di “cose” inanimate da cui estrarre ricchezza.

Lo sguardo di Akomolafe sullacrisi contemporanea con le sue molteplici fratture si ricollega allora
all’'immagine di Benjamin dicendoci che il mondo stesso, la sua imprevedibile confusiva, promiscua
agentivita a fermarci, a sconfermare |’ hubris umana che immagina ancora di gestire erisolvere lacrisi
ecologica con le metriche lineari della modernita.

Akomolafe ci propone un ritorno radicale all’immanenza che non sconfermi le conquiste cognitive umane ma
recuperi leradici desideranti e sensoriali profonde di un rapporto con le cose. Questa sarebbe la miglior
risposta all’ Antropocene perché



Le nostre mappe, per quanto dettagliate e puntigliose, verranno sempre sabotate dal territorio; il mondo ha
un suo genio, i suoi avwallamenti e i suoi frattali, nonnulla appena mormorati e fragorose bestemmie. |1
mondo € pit ampio di ogni trama, pit complesso di ogni conclusione, piu sul pezzo di un giusto castigo, piu
nobile del pensiero antropocentrico, e piul ricco di un approdo. In breve, non siamo noi a fabbricare da soli
il mondo, anche il mondo fabbrica noi. Forse anche il mondo vuole rendere noi un posto migliore. Capirlo
non significa trovare finalmente la pace, o I'illuminazione, o tornare a casa... significa continuare a
sperimentare, a teorizzare, a toccare la vescicola sempre nuova del nostro divenire.

Lasfida é di permettere che gli sguardi con cui guardiamo si rivelino per quello che sono: modi di vedere. E
di trasformare le dimensioni paranoicamente difensive e assolutizzanti del nostro sguardo in nuove posturali
trame di relazione e pluralitarifiutando latentazione di ridurre il discorso sull’immanenza al “politicamente
corretto” di un nuovo culto soluzionista.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







