DOPPIOZERO

Jean-L uc Nancy: silamo cor i

Cristiana Fanelli
9 Febbraio 2023

«Quando i nostri occhi si toccano, € giorno o notte?.

Lettain un momento imprecisato su un muro di Parigi, questa iscrizione anonima raggiunge Jacques Derrida
perché ne scriva e ladissemini. Un'iscrizione che viaggia dalle rive di un’ atralingua e che gli s offre perché
laindirizzi al’allievo, all’amico, a sodale Jean-Luc Nancy. E se nominare € al fondo un atto d amore, allora
Derrida nomina Nancy il piu grande pensatore del toccare (le toucher) di tutti i tempi, dopo Aristotele. Al
cuore della suafilosofia del corpo ¢’ €&, infatti, il toccare, un gesto mai neutro né semplice perché porta con sé
I’ esperienzadel limite, del liminari e delle soglie: I esperienza dell’ incontro. Ovvero dellainesauribile
spaziaturatraintimo ed estraneo, con la suainevitabile scia di smarrimento: E giorno? E notte?

Non ¢’ é intimita senza estraneita. Lo insegna bene la clinica delle psicosi, specie della schizofreniain cui,
persalalineamedianatrail dentro eil fuori, il corpo come larealta vanno in frantumi. Per potersi dare,
I”intimita ha bisogno di un elemento separatore che assicuri posti diversi. Ogni rapporto — che siad amore o
sociale —faleva su questo spazio interstiziale. Esiste solo grazie al margine di una distanza.

Dalle parole di Derrida giungiamo a quelle che, darive italiane, Francesca Romana Recchia Luciani indirizza
aNancy. La splendida monografia uscita per Eredi, la collana diretta da Massimo Recalcati per Feltringlli, ci
offre un affresco inedito dellafilosofia di Nancy. Un affresco che hail tocco dellagraziae laforzadi una
sapienza nutrita dall’ intenso rapporto con il filosofo. Come accade nei metodi avvezzi ala decostruzione,
Recchia Luciani procede per smottamenti e dislocazioni. Trale molte sponde che disegna, scegliero quella
che situa lafilosofia di Nancy tra Hoc est enim corpus meum (Questo é infatti il mio corpo) e Noli me
tangere (Non toccarmi). Queste due frasi diventano i fuochi dell’ ellissi filosofica, della decostruzione operata
daNancy. Partiamo dallafine: cosaresta?

Di Hoc est enim corpus meum resta cor pus. Resta come elemento residuale, un relitto caduto da

guell’ enunciato suntuoso che, ameno in Occidente, fondal’idea del corpo. Su questa tessera letterale Nancy
costruisce uno dei suoi libri pit importanti e imprendibili, Corpus (1992), un testo che Recchia L uciani
considera «centrale per comprendere |’ architettura del pensiero di Nancy». Un testo — commenta Derrida—
che giadal titolo da datoccare I’ intraducibile.

Di Noli me tangere restainvece toccare. In francese, le toucher mantiene aperto I’ equivoco tra sostantivo e
verbo, tradiates attiva e riflessiva, un’ oscillazione in bilico su quell’ intoccabile che, secondo Derrida, €

I" autentica posta in gioco del toccare. Proviamo aloraa seguire I’ autrice in questa traversata, nella spaziatura
che apre tra quei due enunciati.

Corpus

Questo e infatti il mio corpo: ecco la dichiarazione con cui I’ Occidente inventail corpo come dato
immediato, avere, appropriazione, «per esserne da quel momento |etteralmente ossessionato». Mala
dichiarazione rituale con cui «il divino s'incarna» e prende corpo, porta con sé «un’ aporia». Hoc, il “questo”
iniziale, «apre una stridente contraddizione con enim, che significa “infatti”», perché «*questo il mio
corpo”, non e nei “fatti”. Non solo nella cel ebrazione essa € una affermazione in absentia, ma nellarealta


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/jean-luc-nancy-siamo-corpi
https://d10.doppiozero.com/cristiana-fanelli

stessa questo corpo non e un fatto, né pud mai darsi sotto forma di solida presenza». Su questafagliasi
innesca la decostruzione.

Nancy smette di pensare il corpo a partire da una trascendenza. Lo scrive invece come contingenza della vita
e dellamorte, del desiderio e dell’amore, dell’ eros e della malattia. Un corpo vivo, fatto di carne. In tal senso
trai motori della decostruzione ¢’ e L’ intruso (2000) che raccontail trapianto di cuore acui Nancy si é
sottoposto. Come scrive Derrida, quel «dentro assoluto» si erarovesciato in un foro interno. Un collasso tra
intimo ed estraneo che destabilizza il concetto stesso di intimita (qui gli estranei sono il suo cuore eil suo
corpo). Corpo «e la certezza sconvolta, messain frantumi», € il corpo proprio «che mostra, che fatoccare,
che famangiare hoc est enim». A Nancy — commenta |’ autrice — diventa necessario che il corpo nomini lo
Straniero. Che dicafino a che punto la verita del soggetto € la sua esposizione infinita: «L’intruso mi espone
eccessivamente. Mi estrude, mi esporta, mi espropria». Il cuore della giovane donnalo ha salvato, ma ha
scardinato un ordine — le terapie immunodepressive sfociano in un cancro. Unavolta giunta, I’intrusione s
moltiplica, «la suavenutanon cessa. Continuaavenire... Rimane cioé senza diritto: un fastidio e un
disordine nell’ intimita». In questo rovesciamento tra dentro e fuori, traintimo ed estraneo, il corpo e solo
angoscia messa a nudo. E «un’ atopia».

A partire da questo evento-trauma, Nancy riscriveil corpo come assemblaggio di elementi eterocliti: «non
c’'eunatotalitadel corpo. Ci sono parti, zone, frammenti». “ Corpo” fa percio posto a corpus, la paroladella
deflagrazione, una «collezione di pezzi, parti, membra, zone, una collezione di collezioni, corpus cor porunm.
Corpus e laparoladell’ unita ormai rotta e violata. La parola dell’ avversione a un pensiero che identificae
forgia blocchi identitari. Laparoladel congedo.

Persalasuaunitd, il corpo s riscrive come materia vulnerabile e fratta, ma anche come frontiera tra dentro e
fuori: una superficie fatta di zone di con-tatto e di tangenza con altri corpi. Cosl, a concetto di unita, si
sostituisce quello di singolarita: benché privo di un’integrita propria, il corpo s singolarizzagrazie a
contatto con altri corpi: «Questo corpo, questo tratto, questa zona, questo corpo mi tocca (tocca“il mio”
corpo)» e, toccandolo, lo fa esistere. Qui il corpo e «quel che accade a corpo», perché, se & vero che non
possiamo piu dire cosa sia un corpo, possiamo pero dire attraverso quali eventi s dia, eventi quali: «godere,
soffrire, pensare, nascere, morire, fare I’amore, ridere, starnutire, tremare, piangere, dimenticare». Cio
significa che «quel che esso €, il suo senso, ha a che fare sempre con un’ esperienza comune, condivisa».
Detto altrimenti: il singolare si definisce e si formasolo nel plurale: la parolarapporto eI’ architrave di
guestafilosofia.

Sono due le conseguenze essenziali di questariscrittura: da un lato, il corpo diviene lo scribadi unamessain
crisi concettuale; dall’ altro, si fa pietraangolare di unafilosofiadel cum.



Per prima cosa, attraverso il trauma che il corpo determina o attraverso I’idea del corpo come trauma, Nancy
smonta concetti secolari quali “identitd’ e “riconoscimento”, e poi travolge lateoria del soggetto
«protagonista della metafisica occidentale». Scrive: «Non ci si riconosce piu: ma riconoscere non ha piu
senso. Riferirsi a se stessi € diventato un problema, una difficolta o un’ opacita. Si sperimental’ identita vuota
di unio». Infatti Corpus sottopone alla sua inesausta opera di esfoliazione anche |’ ego. Lo decentra,
provocando la rumorosa caduta di Ego sum, I’ altro enunciato fondante della nostra cultura. Cosaresta di Ego
sum? Resta Ego cum, spiega |’ autrice. Resta che siamo corpi, non nel senso di sostanze o di averi, manel
senso di luoghi aperti su un fuori, su un’ esperienzadi cui non siamo padroni. Corpi che ritrovano un loro
possibile punto di articolazione, unaloro sponda, solo grazie al margine, al confine, a bordo, a limite
tracciato da un altro corpo.

E poi, su questa stessa base, Nancy riscrive anche I'idea di comunita. Eleva cioe una personal e contingenza
vitale a paradigmafilosofico. La venuta dello straniero non resta confinata alla sua singola esistenza, ma puo
estendersi all’ esperienza di Dio, «I’ estraneo in senso assoluto», 0 ai grandi fenomeni culturali e sociai della
nostra epoca. Basti pensare alle masse umane di migranti che attraversano I’ Europa e i suoi mari. Come
pellegrini in cercadi ospitalita e salvezza in queste nostre terre sconsacrate: «La questione immunitaria»,
suggerisce Recchia Luciani, Si rovesciain «questione identitariax.

Nasce da qui unariflessione che muove dal singolare al plurale, «dal’io verso la comunita». Una comunita
che ha bisogno di ripensarei suoi confini, i margini che separano I'intimo e |’ estraneo, senza occultarne
I”impatto intrusivo né il valore salvifico.

Allora*“singolare-plurale’, “essere-in-comune’, “essere con”, diventano per Nancy «il nome stesso della
comunita» perché «l’ esistenza €, solo se condivisa, spartita». || temadel con diviene cosi «lacifra propria
della sua filosofia».

Entrando in risonanza con la sensibilita poetica di Nancy, Recchia Luciani fa emergere lafiligrana segreta di
una scritturaimbastita su particelle quali con, maanchetra, in, e, ex, per arrivare al fuori, all’ aperto e, da qui,



al toccare.

L’ ontologia del con si declina come un’ ontologiadel tra. Il tra valical’ opposizione ego/altro e si
ricongiunge a “fuori”, vero epicentro concettuale di questafilosofia Innanzitutto, un corpo accede a se
stesso solo da fuori: «E attraverso la mia pelle che io mi tocco. E mi tocco dal di fuori, non dal di dentro».
Pelle € quindi un altro nome del fuori. Percio il corpo «& sempre nel fuori» e si scrive a partire da un fuori
chelo tocca

Il fuori € ladimoradel toccare: € lo spazio degli incontri, quello in cui i corpi toccano, si toccano e sono
toccati. Intal senso, € un’esperienzadellasogliae del liminari. Percio il corpo —in quanto corpus di tracce,
marche pulsionali, tatuaggi, segni, iscrizioni che registrano il diagrammadegli incontri — custodisce la nostra
singolare esperienza del fuori.

Il fuori & anchelo spazioin cui il corpo s scrive. La scrittura-sismografo rilevatutte le vibrazioni del toccare:
si mette sulle tracce, ricercai segni e gli indizi acui s riduce I’ esperienza del corpo. Non s tratta infatti di
scrivere del corpo, di afferrarneil senso, madi scrivereil corpo stesso. Una scrittura dellatraccia, una
“escrizione” 0 “ex-scrizione” (eéxcription).

La particella sintattica ex annuncia larivoluzione semantica di questa filosofia del corpo perché estirpal’“in”
dal “proprio” e «lo sposta, lo spaziaverso il fuori, verso I’ “atro”, e, dunque, lo es-pone». Perché non solo un
corpo € esposto, ma consiste nell’ esporsi.

In queste interlinea, Nancy inventa «una parola magnifica e necessaria: I’ ex-peau-sition», un neologismo che
iniettalaparola*“pelle’ (peau in francese) in “esposizione’. Infatti, un pensiero del toccare «deve passare
attraverso unateoria della pelle». La pelle, confine estremo trail dentro eil fuori, € anche la superficie sulla
qualelavitas ex-scrive, incide le sue tracce piu pulsionali, sintomatiche e psicosomatiche. La pelle é forse

I” organo del toccare? In realtd, tutto il corpo partecipadel toccare: il tatto, le mani, gli occhi, labocca. 1l tatto
eil senso del sensi.

Toccare

Toccare éil precipitato di secoli di pensiero. Ed e il verbo che Nancy ripensa attraverso il sintagma
evangelico con cui Gesu mette a distanza Maria Maddalena: Noli me tangere — Non mi toccare o, forse, Non
mi trattenere. Nancy intesse il suo discorso su un frammento della storia culturale che haispirato artisti di
ogni epoca, trai quali Giotto, Direr, Pontormo e Tiziano. Il suo saggio haquindi per oggetto quel filone
dell’iconografia sacra che, del “toccare’, coglie «lacomplessita, 1a polisemia, |” aporeticita». Nell’ originale
greco Me mou haptou, il verbo hiptein si traduce “non toccarmi”, ma anche “non fermarmi”, “non
trattenermi”, come a significare che Cristo non € piu nella presenza ma nella partenza. Perché risorgere, in

fondo, € non cessare di partire.

Noli me tangere e una frase-soglia perché avviene sulla sogliadi un sepolcro vuoto in cui lavitatoccala
morte, il divino I’umano, la presenzal’ assenza. Il sepolcro vuoto ricordala beanza di unaboccache si apree
che, «nell’ estensione di un volto, formail vuoto di un non-luogo». E il vuoto delle soglie estreme. Dei
paradossi che mettono in crisi laragione; o dell’ aporia che destinail toccare all’ intoccabile, che ne inscrive
I"indecidibile (esitiamo: Cristo lascialaMaddalena o le dischiude il mistero dell’ amore? E abbandono o
grazia?).

Sulla sogliadel sepolcro, scrive Nancy, «Maria Maddalena € pura nella sua chiomaimpura, € santanel suo
peccato. Non e altro che I’ esposizione del peccato ala grazia». Quale grazia? Nancy le dice: «Tu tocchi
I”intoccabile che sfugge alla presa delle tue mani, cosi come colui che tu vedi di fronte ate gialasciail luogo
dell’incontrox». La donna sperimenta, con tutti i suoi sensi, I’intoccabile. E allora, quasi fosse una preghiera,
Nancy dice aladonna: «Tu non tieni niente, tu non puoi tenere né trattenere niente, ecco cio che devi amare
e sapere. Ecco che cosane e di un sapere d’ amore. Amacio cheti sfugge, amacolui che se neva. Amache se
ne vada».



Si tratta di una versione fobica del rapporto? Tutt’ atro. E quando pensiamo di “avere in pugno” qual cuno che
lo perdiamo. Incarcerarlo € come distruggerlo. Toccare I’ atro e ritrovarlo sempre accanto a quanto possiamo
dirne o afferrarne, sempre un passo oltre. Persino la strettanon si esaurisce nella presa. L’ amore, comeiil
desiderio e il godimento, si rilanciano in un movimento inesauribile. Qui, scrive Nancy, |o scopo non viene
fissato, I'importante non e giungere alla meta: «la vera categorianon € la prossimita, mal’ approssimarsi.

Non uno stato, ma un movimento.

I movimento dellavitanon si chiude mai su un oggetto —in tal senso, Nancy rompe il circuito pulsionale
disegnato da Freud. Ricercainvece |’ irraggiungibile punto di tangenza, «un limite vicino a qualeci s tiene
sull’ orlo dell’ abbandono». L’ amore, dice Recchia Luciani, non smette di venire dafuori, € sempre sulla
sogliadi un non ancora. Ancheil toccare si nutre del non ancora perché «il corpo e |’ esperienza del toccare
indefinitamente I’ intoccabile». L' intoccabile si converte allorain un movimento infinito. E forse questala
grazia?

La scena del sepolcro ha posto la pittura dinanzi ai limiti dell’ irrappresentabile (come rendere visibile
I"invisibile? Toccabile I’ intoccabile?). E pone gli esseri umani dinanzi al mistero di un amore che non €
appropriazione. In questo orizzonte I’ intimita non € afferrare, matoccare |’ altro dove piu ci sfugge, senza
trattenerlo. L’ ossatura del toccare sta proprio in questa cernieratrail prendere eil lasciare. Nancy affida
guesto segreto alle mani: le mani hon possono tenere ed espropriare al tempo spesso. |l toccare cerca una
resistenza spaziale che assicuri un intervallo trai corpi. Per questo haluogo nei margini e nelle spaziature.
Non si darebbe mai nella proprieta o nella fusione che immobilizza, ma solo nella distanza che restituisce
I’altro alla sua alterita. Ecco cosa diventa Noli me tangere se riportato allavitadi ai rapporti.

Toccare € un’ esperienza «ove lasoglia, il bordo liminare sembrano dittare sempre pitin |4, in unamise en
abyme che spostai confini e distanziale rive». Sono queste spaziature i luoghi di esistenza dei corpi,
dell’amore, del desiderio, del sesso. Eventi votati all’indecidibile (tenerezza o violenza? Abisso o superficie
luminosa?), sempre allafrontieratradentro e fuori, eventi della soglia. Risuonano, quasi ad epigrafe di
guesta bellisssma monografia, i versi di Y ves Bonnefoy:

«Urta,
Urta per sempre.
Nell’insidia della soglia».

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Francesca Recchia Lucian
Jean-Luc Nancy




