
 

L’IA pensa. E noi? 
Riccardo Manzotti
28 Gennaio 2023

Non è l’intelligenza artificiale che ha imparato a pensare come noi, siamo noi che abbiamo smesso di pensare
come persone e la colpa maggiore, mi dispiace dirlo, l’abbiamo noi filosofi e, in qualche misura, scienziati e
psicologi. Mi spiego. Per chi non sia stato chiuso in un rifugio antiatomico durante gli ultimi 6 mesi, una
serie di nuovi algoritmi generativi, addestrati su enormi quantità di dati provenienti dagli esseri umani, ha
sviluppato la capacità di produrre testi, suoni e immagini. Chiunque li abbia testati (fatelo, è gratis, provate) è
rimasto sorpreso e meravigliato: l’impressione è che questi algoritmi siano in grado di cogliere la struttura
del pensiero degli esseri umani e di declinarla in nuove combinazioni. ChatGPT, forse il più famoso, è in
grado di scrivere poesie, rispondere a domande su qualsiasi argomento, scrivere testi e relazioni. Sembra
proprio che ChatGPT sia come noi.

Sono stati scritti fiumi di parole sulle loro potenzialità e rischi – dal problema del diritto di autore fino agli
effetti sul sistema scolastico. Non c’è dubbio che abbiano capacità finora impensate e che il loro impatto sarà
profondo e irreversibile, ma la domanda è un’altra: siamo sicuri che il pensiero sia semplicemente la
manipolazione di simboli e la produzione di contenuti?

È un fatto che, tra i testi prodotti da ChatGPT e quelli scritti dagli esseri umani, non ci siano differenze
evidenti e questa somiglianza contiene una minaccia. Molti studiosi di varia estrazione temono il giorno in
cui queste intelligenze artificiali saranno in grado di produrre contenuti analoghi a quelli che loro, in tanti
anni, hanno imparato a produrre con fatica e sforzo. Non c’è speranza dunque? Siamo diventati obsoleti?
Stiamo per essere superati dall’Intelligenza Artificiale in quello che pensavamo essere la nostra capacità più
essenziale? Ovvero il pensiero?

Nella domanda si nasconde la risposta. Già il fatto di porsi questa domanda implica che il pensiero sia stato
declassato a calcolo, operatività, ricombinazione. Ma è proprio così? In realtà, ci sono due modi di intendere
il pensiero: come manipolazione dei simboli o come manifestazioni della realtà. Il primo modo è stato
declinato in tanti modi, apparentemente moderni – dalla macchina di Turing ai giochi linguistici di
Wittgenstein, dalla svolta linguistica all’intelligenza artificiale odierna. Si sposa con l’idea che la casa del
pensiero sia il linguaggio e che quest’ultimo, in fondo, non sia altro che una continua ricombinazione di
simboli; un’idea popolare che ha trovato ulteriore supporto nella teoria dell’informazione e nella genetica.
Tutto è informazione, scriveva il fisico John Archibald Wheeler. L’informazione non è altro che una serie di
simboli e il pensare è il loro ricombinarsi. Tutto questo è molto convincente (è quasi una versione
operazionale dell’idealismo di Kant), ma lascia fuori qualcosa di fondamentale: la realtà.

La realtà è un termine scomodo, quasi fastidioso, per alcuni. Da Kant alle neuroscienze, ci sentiamo ripetere
che non possiamo conoscere il mondo, ma solo le nostre rappresentazioni (che non sono mai del tutto
affidabili). Anche autori recenti con un certo seguito nel mondo della scienza e della filosofia pop – da
Donald Hoffman a Slavoj Žižek – non perdono occasione di metterci in guardia dal prendere sul serio la
realtà.  E così il pensiero, un passo alla volta, si svuota di significato. Le parole sono sempre più simboli
all’interno di un universo di simboli e sempre meno la manifestazione di qualcosa di reale.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lia-pensa-e-noi
https://d10.doppiozero.com/riccardo-manzotti
https://chat.openai.com/%2520o%2520https:/openai.com/dall-e-2/
https://thewalrus.ca/ai-poetry/
https://thewalrus.ca/ai-poetry/


Anche i social network prima e il metaverso poi ci portano in un mondo digitale sempre più staccato dalla
realtà, dove digitare parole che producono altre parole, in un labirinto di simboli e di like autoreferenziali
sembra essere l’unico obiettivo. In questo mondo di rappresentazioni digitali fini a se stesse, ChatGPT è
come noi. Anzi, è meglio di noi. Non c’è partita. L’IA, come nel famoso racconto di Frederick Brown,  sta
per diventare il dio della realtà fatta di soli simboli privi di significato. 

Al di là di questo entusiasmo per il pensiero ridotto a calcolo di nuove combinazioni, esiste un’altra grande
intuizione sulla natura del pensiero secondo la quale noi non saremmo solo manipolatori di simboli, bensì
momenti dell’esistenza. Ognuno di noi sarebbe un’occasione che ha la realtà per essere vera.

In questa visione, la persona non è solo una calcolatrice, ma una unità dell’esistere. È una prospettiva oggi
impopolare, abituati come siamo al gergo informatico e tecnologico (dove la computer science è, per dirla
con Gramsci, egemonica). Il pensiero non è né un flusso di concetti né una sequenza di operazioni, ma è il
punto in cui la realtà si manifesta. Il pensiero acquista significato se è illuminato dalla realtà; qualcosa che
non si può ridurre ad algoritmo, ma che non è, per questo, meno vero. Il significato delle nostre parole non
dipende dalla correttezza della loro grammatica, ma dalla realtà che attraverso di esse si manifesta nel
linguaggio.

Questi due atteggiamenti corrispondono a modi di essere incompatibili e attraversano arte, scienza e filosofia.
Il primo è interno al discorso, il secondo buca il livello dialogico per arrivare (o cercare di arrivare) alla
realtà. Tra i due campi non c’è simpatia, anzi esplicito disprezzo. Bucare il livello dialogico e andare oltre
non è facile. Se il mondo dell’informazione fosse una grande città che cresce progressivamente diventando
sempre più estesa, il mondo esterno diventerebbe sempre più lontano e irraggiungibile. Molte persone non
uscirebbero mai dalla città, trovando al suo interno tutto ciò che desiderano e non sentendo la necessità di
raggiungerne i confini. E così i filosofi diventano filosofologi, i matematici platonisti e gli scienziati si
muovono solo dentro i confini rassicuranti di paradigmi autoreferenziali. L’arte diventa sempre più
manieristica e il pensiero sempre più un esercizio barocco di stile. Non lo vedete tutto intorno a voi? Lo ha
detto bene un non-filosofo come Manuel Agnelli alla sua laurea ad Honorem alla IULM: l’arte è morta

https://formazione.indire.it/paths/testo-4-fredric-brown-la-risposta
https://www.theatlantic.com/technology/archive/2023/01/artificial-intelligence-ai-chatgpt-dall-e-2-learning/672754/


perché è diventata figlia di una cultura autoreferenziale del numero e del consenso. Non ci rendiamo conto
della fame di valore e di significato che ognuno di noi insegue?

Filosofi e scienziati si sono trovati a condividere quello che sembra essere soltanto una deformazione
professionale: troppo tempo sui loro codici, troppo poco tempo a contatto con il mondo. I loro “sacri” testi
prendono il posto del mondo nella loro esistenza e la loro vita rimane prigioniera di una biblioteca labirintica
dove, prima o poi, nasceranno minotauri digitali che li divoreranno. In quel mito, l’unione di potere e
conoscenza, rappresentata dal re Minosse e dall’inventore Dedalo (combinazione oggi sintetizzata in figure
quali quelle di Steve Jobs, Elon Musk o Mark Zuckerberg), creano un labirinto in cui si rimane intrappolati e
chiusi. ChatGPT è il minotauro digitale: non è in grado di uscire dal livello digitale e deve essere nutrito con
la carne e il sangue della nostra esistenza, non consegnandogli ogni anno dieci giovani tebani, ma fornendogli
i nostri dati attraverso Internet, social network e cellulari. Ma possiamo ancora sperare in un Teseo che, con
l’aiuto di Arianna, riuscirà e uscirne seguendo un filo che incarna il collegamento con la realtà esterna.

Quel filo corrisponde all’apertura verso la realtà che è l’essenza del pensiero umano, fuori dal labirinto delle
parole, dei simboli e dell’informazione. Peccato che molti filosofi (Daniel Dennett o David Chalmers) o
molti neuroscienziati (Anil Seth, Vittorio Gallese) corteggino una visione dell’uomo ridotto a costruzione
priva di sostanza. Ma se non siamo altro che un miraggio, il gioco è facile per l’IA: fantasmi tra fantasmi. 

Come si è arrivati a questa abiura della nostra natura? Il linguaggio mette in moto concentrico tre sfere: la
sfera della grammatica, la sfera dei concetti e la sfera ontologica. Nella prima quello che conta è la struttura
dei simboli e come si concatenano tra di loro. Questo è il dominio dove oggi l’intelligenza artificiale
(ChatGPT appunto) è signore e padrone. Poi vi è la sfera dei concetti che è un terreno ambiguo, per qualcuno
reale e per altri no; una specie di purgatorio in attesa di essere eliminato. Infine c’è la realtà, dove tutto ciò
che ha valore trova origine; ciò che noi cerchiamo nella nostra vita e che non sempre troviamo. 

L’IA odierna (quella di domani chissà) si ferma alla grammatica del linguaggio. Ma il valore si trova nella
realtà in quanto realtà. L’IA non fa altro che costruire nuvole di bit privi di sangue, colore, sapore: «non è
altro che un racconto raccontato da un idiota, che non significa nulla». Se l’IA scrivesse l’Amleto, parola per
parola, non sarebbe altro che una combinazione di simboli. Polvere e non statua.

La domanda che dovremmo chiederci non è se Chat GPT pensa come noi, ma piuttosto che significa pensare.
Crediamo veramente di non essere altro che illusioni digitali? Abbiamo davvero smarrito il filo di Arianna
che collegava le nostre parole al mondo reale? Io mi ribello. Io sono reale e la mia realtà va oltre la cascata di
cifre digitali verdi di Matrix. Noi siamo reali e questa realtà non è all’interno dei nostri simboli. Non siamo
semplici calcolatrici. E pazienza se oggi la maggioranza pensa che sia così, lasciandosi incantare dalla
prospettiva di barattare la realtà con un metaverso digitale. Ritorniamo alla realtà e abbandoniamo i simboli.
Torniamo alle cose e lasciamo le parole. Non è vero che le parole o le informazioni siano più importanti della
vita e delle cose. ChatGPT riconosce, ma non vede; ascolta, ma non sente; manipola i simboli; ma non pensa.
Per pensare bisogna essere reali, ma che cosa è il pensiero? Il pensiero è mondo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



