DOPPIOZERO

Jung eil suo doppio

Benedetta Silj
9 Gennaio 2023

Chefarai, Dio, seio muoio?

E un testo “ straordinariamente complesso, e vi regna un caos infernale”. Cosi esordi Jung alla prima
conferenza del suo seminario su Cosi parlo Zarathustra di Nietzsche, tenuto a Zurigo dal maggio del 1934
fino al febbraio del 1939 quando i venti funesti che annunciavano la Seconda Guerra Mondiale ne imposero
la conclusione anticipata. Aperto a una ottantina di partecipanti di diversa nazionalita e professione, scandito
in 86 conferenze bimestrali la cui trascrizione copre quasi 1700 pagine (C.G. Jung, Lo Zarathustra di
Nietzsche. Seminario tenuto nel 1934-1939, Bollati Boringhieri, Torino 2011-2013), il seminario vide Jung
misurarsi in un pal pitante confronto con lo stesso filosofo che, appena oltrefrontiera e proprio in quegli anni,
veniva spacciato dal nazismo comeil profeta della propria delirante ascesa.

Cimentarsi nel seminario sullo Zarathustra significo, dunque, per Jung, “un immane tentativo di esorcismo
nei confronti della minaccia che incombeva allora sull’ Europa e sulla civilta occidentale” e rappresento o
sforzo “per certi versi eroico di confrontarsi con un interlocutore cruciale come Nietzsche”. Cosi Paolo
Paolozza, nel suo recente libro Jung e il suo doppio. L’ ombra del funambolo nel seminari sullo Zarathustra
di Nietzsche (Castelvecchi, 2022, da cui provengono tutte le citazioni non altrimenti segnalate), ci introduce a
unaoriginalerilettura dei temi portanti che, attraverso il commento analitico di Jung, possono aiutarci a
illuminare alcuni nessi trai mutamenti disgreganti ed epocali profetizzati dal grande filosofo tedesco, il
confronto con |’ inconscio sviluppato dalle psicologie del profondo, in particolare dalla psicologia analitica, e
I"inquietante scenario planetario per come oggi arriviamo a percepirlo, atemerlo e aimmaginarne una cura.

Il percorso narrativo scelto da Paolozza si snoda in una concatenazione sintetica e fluida di piu livelli
riflessivi: c'eil piano dove ci presenta alcune delle figure incontrate da Jung nelle pagine magmatiche dello
Zarathustra: il vegliardo, il superuomo, il funambolo, il pagliaccio, il pazzo, assieme ai vertiginosi costrutti
del tramonto, dell’ ultimo uomo, dellafollainerte, del “si” allaterra, delle “colonne di fuoco”; c’eil piano
delle corrispondenze possibili trale teorie centrali di Nietzsche e le teorie centrali di Jung allaluce dellaloro
vitavissuta: morte di dio e S&; superuomo e individuazione; volonta di potenza ed energia psichica
totipotente; eterno ritorno e archetipi (Cfr. R. Madera, Jung e Nietzsche, in A. Carotenuto, a curadi, Trattato
di psicologia analitica, Utet, Torino, 1992); c'&, infine, il piano degli interrogativi “attuali” dell’ autore,
psichiatra e psicologo analista, che riflette sull’ orizzonte di senso cheil “caso Jung”, a cospetto del “caso
Nietzsche”, configura e consegna a nostro tempo in una prospettiva etica e spirituale capace di fare i conti
con I’inconscio e con I’ombra, “al limite frafilosofiae psicologia’ (p. 59).

Ad arricchire laricerca, dopo il capitolo conclusivo, lasorpresadi “un libro nel libro”, quasi ottanta pagine di
note ragionate per chi desideri inoltrarsi nellarete dei rimandi fittissimi implicati dalla pluralitadi saperi che
si addensa nel seminari. Qui, effettivamente, Jung spazia, in tono colloquiale e con erudita passione, dalla
filosofiaall’ achimia, dalla storiadelle religioni alaletteratura, dall’ antropologia ala mistica e sempre
sostenendo il suo discorso teorico con una messe copiosa di esempi tratti dall’ esperienza quotidiana e dalla
pratica analiticatraframmenti di storie cliniche, smascheramenti di pregiudizi del senso comune, riletture di
sogni propri e altrui, connessioni tra eventi storico-politici e dimensioni inconsce della vita collettiva.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/jung-e-il-suo-doppio
https://d10.doppiozero.com/benedetta-silj

Giadal primo capitolo, intitolato “Vigilie”, a plurale, Paolozza ci porta a sentire la tormentosa risonanza che
in Jung dovevano suscitare le piu ustionanti anticipazioni e intuizioni nietzschiane; ci segnala, infatti, come
sudi lui pesasse, sindall’inizio dei seminari sullo Zarathustra, il ricordo di una precedente, drammatica
congiuntura: quando, allafine del 1913, egli aveva dato formaal turbato presentimento della Grande Guerra
nelle prime visioni di Il libro Rosso. Dauna“vigilia’ al’atra“sembraquas che egli abbia coltivato la
speranza di non trovarsi di nuovo impreparato all’ approssimarsi della tempestaincombente”, scrive Paolozza.
“Leggere questi seminari puo aiutare a comprendere il senso di un tentativo disperato di mantenere accesala
luce della coscienza, di porre unadiga allamorte e ala sofferenza’ (p. 7-8).

Ed e qui il caso di sottolineare chetali “vigilie” furono rese particolarmente “vigili”, per Jung, proprio dal
confronto costante, coltivato sin dalla giovinezza, con le opere di Nietzsche, con lavita e con la personalita di
Nietzsche, con il fuoco epocale acceso dalla penna di Nietzsche e divampato nel secolo breve come denuncia
conclamata della“morte di dio”.

Il serrato “animaad anima’ trai due giganti, del resto, non illumina soltanto il buio degli anni e dei giorni —
“troppo vicini, troppo lontani” —in cui il seminario si svolgeva; leggerlo oggi significa coglierei bagliori che
guellaricerca ancora propaga sul tempo presente, sull’ umanita che dungque siamo, quella della pandemia, del
disastro ecologico, delle guerre vicine e lontane: “il fascino dellatrascrizione di quegli incontri staforse
anche nell’intreccio di destini che sembra giungere fino ad oggi, intatto, come un annuncio del terribile alle
porte” (p. 7). Nell’ estensione temporale di tale intreccio, pervasadi inquietudine, ricordi e presagi, Paolozza
disegna un asterisco autobiografico nel quale tanti della sua e della mia generazione potranno riconoscersi:
“Devo ammettere che il mio primo contatto emotivo con quell’ annuncio fu dovuto a una canzone degli anni
Sessanta intitolata, appunto, Dio &€ morto.

Ero un ragazzo ed ebbe su di me un effetto potentissimo. Non avevo ancora studiato Nietzsche, in seconda
liceo, e fu Guccini a bucare la corazza della mia educazione cattolica e borghese” (p. 9). E forse, come
Paolozza si augura, Nietzche non “si sarebbe adontato nel vedere riproposta la sua sentenza” in uno scenario
musicale e giovanile del Novecento. Perché la caratteristica di Nietzsche e quelladi “filosofare in una
dimensione piu ampia di quella puramente filosofica’, di guardare “a mondo nella sua esistenza variegata
(...), agli orientamenti sociali, artistici e culturali piti vari, a sentire quotidiano dell’ uomo europeo”; di
“cogliere sinteticamente e creativamente il senso unitario di eventi disparati altrimenti non relazionabili”; e di
poter intercettare, sebbene attraverso il paradosso di una solitudine totale e di un “filtro apparentemente
unilaterale del mondo”, 1o spirito del tempo (p.19-21).



" Piccola Biblioteca 36-37 |

Friedrich Nietzsche

COSI PARLO
ZARATHUSTRA

UN LIBRO PER TUTTI E PER NESSUNO

Ot'

e’

A TYE - F-DEF]




Del resto e proprio nell’intersezione consapevol mente lavorata tra circostanze storico-biografiche e confronto
con I’inconscio che Jung situa le sue risonanze e le sue obiezioni — talvolta feroci — a Nietzsche; una
fascinazione, e al tempo stesso unatensione atterrita e pervasa da dubbi perché, détta nelle sue memorie, “mi
trattenevail celato timore che potessi somigliargli” (nota 18, p.91). E, d’ altra parte, quello di Jung e
Nietzsche, un terreno comune — erano entrambi figli di un pastore protestante — cio condizionando
intimamente il loro “legame con il cristianesimo della Riforma e con lacrisi di questo riferimento nel mondo
moderno, fino alla sua progressiva uscitadi scenadi fronte all’ emergere estremo della soggettivita come
orizzonte dell’ umanita contemporanea di cui pure la Riforma aveva rappresentato una tappa fondamentale (p.
25). “Una circostanza familiare”, osserva Romano Madera, che “rimanda a problemi che caratterizzano

un’ epocaintera. (...) Jung come Nietzsche aveva sperimentato che il mondo cristiano nel qualeil padre s
sforzavadi credere eraormai privo di vita, ridotto a parole eriti sclerotici, vuoti di senso” (nota 18, p.91).

Jung riconosce, insomma, di condividere molto con Nietzsche ed “e difficile sottrarsi alla suggestione che il
destino di quest’ ultimo rappresenti I’ Ombra della vicenda junghiana’, scrive Paolozza al cuore della sua
riflessione su “Jung e il suo doppio”. Soprattutto se si giustappongono le loro due distinte esperienze di vita:
Jung “ebbe una madre sufficientemente buona, non fu alievo di un collegio come quello di Pforta (dove
massacrarono |’ adolescenza di Nietzsche), si radico nella medicina e non nellafilologia e poi in un lavoro
che lo mise a contatto con una realta umana e con possibilita culturali e pratiche alle quali Nietzsche non
ebbe accesso. Infine la suaidealizzazione di Freud ebbe un esito per lui meno catastrofico di quelladi
Nietzsche per Wagner. Potremmo continuare; ma comunque sia, il risultato finale delle loro vite fu opposto”
(p.24-25). Perchéil filosofo tedesco, commenta Jung lungo tutti i seminari, non poté riconoscere laradice
inconscia e il significato archetipico delleimmagini interiori, operatrici di forza psichica autonoma, con le
quali sarebbe stato necessario e salvifico chel’io non s identificasse, per canalizzarne simbolicamente e
terapeuticamente la potenza numinosa e non restare annichilito dall’ inflazione e dallafollia.

A fronte delle intuizioni folgoranti che per lui assumevano il carattere di “rivelazioni” Nietzsche fini per
ritenersene, magicamente e illusoriamente, I’ acrobatico proprietario. Sarebbe stato assal meglio assumere una
posizione critica e “discutere la questione con Dio” come facevano i profeti, osserva Jung nella conferenza
del 4 marzo 1936 (C.G. Jung, p. 933). Altrimenti, in questi casi, giunge fatalmente a posto della coscienza
critica, una“ spinta che viene dall’ inconscio e genera unaazione” scrive Paolozza: cosi accade nella scena del
funambolo, episodio dello Zarathustra “ dove la metafora assume un valore simbolico in quanto affondale sue
radici nell’inconsceitadi Nietzsche, ma anche in parte di Jung, e seppure a distanza di tanti anni, nella nostra
incapacita di esplicitarne completamenteil significato.

A cio s deveil suo fascino e la capacita di esprimere la condizione rischiosa e precaria dell’ umanita
contemporanea’ (p. 54). Il funambolo “cercadi protrarsi oltre il vuoto tenendosi in equilibrio su unafune”
tesatraduetorri: s tratta, secondo Jung, del “tentativo compiuto da Nietzsche si trasformarsi in superuomo”
ma ecco che il funambolo “ameta del suo cammino” vide saltare fuori “una specie di pagliaccio dai panni
multicolori” che urlandogli contro e sorpassandolo gli fece perdere I’ equilibrio “e, piu rapido ancora del
bilanciere che aveva lasciato cadere, precipito in basso, in un mulinello di braccia e di gambe” (F. Nietzsche,
Cosl paro Zarathustra, Adelphi, 1968, pp.13-14). Nella sua “interpretazione del pagliaccio come |’ Ombra di
Zarathustra e di Nietzsche” Jung ci aiuta a capire che la prospettiva da cui Nietzsche “guardala condizione
umana é incapace di generare una soluzione allacrisi che pure gli riconosce di avere per primo registrato” (p.
57).

E lo psicoanalista svizzero ci aiuta a cogliere in questo episodio “una narrazione profetica per sé e per la
storiaa seguire, dove il semplice avventurarsi oltre il simbolo cristiano sembraimplicare un equilibrio
impossibile fra opposti: lametafisicaa suo tramonto da un lato, latrasmutazione dei valori della Volonta di
potenza dall’ altro” (pp. 58-59). Sull’ orlo di questo abisso la prospettiva di Jung € quelladi “dissolvere la
catastrofe integrandola soggettivamente” come avviene nel lavoro con i sogni: “Quando I'immagine di un
sogno e impossibile o assurda, veicolal’idea che cio che si stafacendo € assurdo, ma al tempo stesso indica
lastrada’ (C.G. Jung, conferenza del 20 giugno 1934, p. 126).



Unastradain cui il conflitto interiore deve venire assunto come un dilemmaindispensabile per lavitadella
psiche dato che I’ Ombra € necessaria “ per larealizzazione della totalita di una personalita: nessuno e
completo in mancanza delle sue qualita negative’ (C.G. Jung, p. 131). Unaindicazione che giunge potente
fino a nostri giorni quale farmaco capace di disintossicarci dallaretorica proterva dellaleggerezza a tutti i
costi e a depotenziare quel maligno “passare oltre” che disprezzal’ uomo collettivo e deride cio che ancora
non comprende. “Al culmine di questa possibilita’, conclude Paolozza“c’ eil valore della stessa Psicologia
analitica come prospettiva, coerente con lo sviluppo filosofico e scientifico contemporaneo, da cui attingere
dlatotalitadel S&” (p.65).

Torsione del ravvedimento, allora, e devoto riconoscimento dellamiseriadell’io in cui si scopre che “il filo
non e cio che si immagina’ come confessa Philippe Petit nel suo Trattato sul funambolismo. “Non é

I’ universo dellaleggerezza, dello spazio, del sorriso. E un mestiere sobrio, rude, scoraggiante” (p. 68). Ma
anche un mestiere mite e capace di benedire lavita, aggiungerei, se si tratta di un “funambolismo
consapevole” che non smette di “discutere con Dio” fino arivolgergli, con Rainer Maria Rilke, lapiu
sovversiva e calda delle domande: “Che farai, Dio, seio muoio”?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Paolo
Paolozza

2
Jung
e il suo doppio

L'ombra del funambolc
| nei seminari
o+ v sullo Zarathustra
a % | di Nietzsche




