DOPPIOZERO

Fidiamoci della nostra stupidita

Mariano Croce
15 Dicembre 2022

In Costruzione dell’ analisi, con |’ affettata ragionevolezza di chi vuol dissipare un dubbio, Freud si riconosce
senzafalse modestie quale terzo dei maestri del sospetto. Non che egli avesse la genuinaintenzione di
ascriversi aun’ araldica destinata atanta glorianel decenni a seguire, male parole con cui daavvio a suo
scritto non consentono alcuna perplessita sulla sua collocazione nella formidabile terna ricoeuriana,
completata, com'’ € noto, daMarx e Nietzsche. L’ analisi, scrive Freud mutuando una critica di un “degnissimo
studioso”, obbedisce a principio “testavinco io, croce perdi tu”, secondo cui, se per certo il consenso del
paziente conferma |’ interpretazione del terapeuta, il suo eventuale dissenso la conferma con persino maggiore
indubitabilita.

L’ analista, in effetti, non puo accontentarsi del lavoro conscio del paziente, e in specie delle sue resistenze,
“da cui nessun andlista di professione apprendera qualcosa di cui non sia gia a conoscenza’” (S. Freud,
Costruzione nell’ analisi, Bollati Boringhieri 1977, p. 71), madeve costruire il materiale che questi ha
dimenticato e che s rifiutadi far emergere quale vittima recal citrante e codarda. Insomma, la psicoanalisi
rivendicala sua natura “ sospettosa’ e la sua vocazione alo scavo, al recupero di materiali andati persi, a
dissotterramento di fossili che facciano luce su una vita psichica che “ sta sotto” — un fondo invisibile che non
si lascia scrutare se non dall’ esperto, armato di casco speleo e torciafrontale. Se non bastasse, |a pratica
speleologicasi sommaa mestiere del palazzinaro, perché il terapeutatira su edifici [adove non ¢’ é chela
desolazione di campi aridi e muti.

Ma da La Rochefoucauld e Montaigne a Kant, per il tramite di Schopenhauer, e poi di Nietzsche, Marx e
Freud, per giungere a Bourdieu, Foucault e fausta progenie, il sospetto vanta una sua fulgida noblesse d’ épée:
il pensiero moderno e tardo-moderno mostra una propensione quasi infantile per il dubbio corrosivo e sapido
che quel che si pensa, che affiora alla soglia della nostra coscienza, che si sporge sulle labbra con la
convinzione dell’inquestionato, nasconda invero segreti indicibili. Non stupisce quindi la guerraal sapere
comune, allavolgare produzione di senso di quegli animali linguistici che sanno solo commettere errori,
sviste, e a piu giganteggiano, quanto possono come pPossono, con qualche motto di spirito. Parte ampia del
Novecento hatrovato ragion d’ essere nella critica pessimistica del cosiddetto senso comune, ritenuto privo di
valore epistemico perché contraddittorio, incoerente, amante corrivo della piu sfacciata— ancorché denegata
—parziaita. Al meglio, punto di partenza per un’indagine che presto deve disfarsi di quel corredo senza
valore, lasciato in dote alla coscienza, la figlia meno nobile dell’ umana conoscenza.

Il dilemmaé dei piu capziosi: quel che crediamo di credere fa da comoda copertura per quel che davvero ci
induce a fare quanto facciamo. Pregiudizi appariscenti, scoperti, persino facili da confutare, che si depositano
sul fondo del nostro modo di vedere il mondo come si trattasse di oggetti dotati di realta, “ naturalizzati” e
“destoricizzati”, direbbe chi € incline alla critica sospettosa: il genere, larazza, lanazione, il capitalismo; non
solo si presta credibilita ontologica a entita che sempre dipendono dal fatto che vi crediamo, ma, nel credere
che davvero esistano, rimuoviamo questo loro bisogno costitutivo di nutrirsi della nostra credenza. Di qui, la
missione del critico novecentesco: demistificare, cioe mostrare la natura tutta costruita, friabile, quasi
fantasmatica e meschina, di quelle entitae, con il lavoro speleologico e muratoriale di cui sopra, mostrare
come derivino da una saldissima illusione commista a un nevrotico bisogno di credervi.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/fidiamoci-della-nostra-stupidita
https://d10.doppiozero.com/mariano-croce

Un recente libro di AnnaMaria Lorusso, L’ utilita del senso comune (il Mulino 2022), cercadi ristabilirele
sorti di tanto vituperato senso. Il testo rintracciale origini e mappail funzionamento del senso comune, inteso
quale filtro esperienziale della vita ordinaria oltreché riferimento di ogni nostro atto interpretativo. Lo sforzo
€ monumentale, se e vero che in circa centocinquanta pagine Lorusso perlustra, benché a salti, I’intero
canone dellariflessione occidentale, da Aristotele a Gadamer e persino oltre. |1 tentativo del libro € quello di
un’ equilibrata difesa, poco incline alarissa con chi fadel senso comune il campo di indecorose ideologie
rudimentali, e volta piuttosto ailluminare lafunzione cognitiva del senso comune, che Lorusso presenta
come fondamentale per I’ interpretazione del mondo in modi che siano consonanti, e quindi comunicabili, con
quelli dei nostri simili. Ma dacché il presente scritto, ancorché breve, deve pur tenere svegli per qualche
minuto, preferisco attenermi al tenore della polemica e spiegare come e perché I’ argomento indiretto di
Lorusso contro la critica del senso comune ame pare piu che sensato.

| critici del senso comune, come si diceva, ne deplorano il connaturato ruolo di quinta colonna, per cui
sembradarci orientamento ma invero insufflaideologia, unita al’ineguagliata sua capacita di ottenere la
nostrafiducia. Secondo Pierre Bourdieu, il piu solido e acuto dei critici novecenteschi, il senso comune non e
che un consenso pratico, dossico, sul senso delle nostre pratiche ordinarie. Dossico e pertanto altamente
tossico, perchéil carattere di opinione del senso comune, istintivamente riottoso alla messain questione e
allarichiestadi evidenze a supporto, satural’ariaa punto cheil regime di inossidabile sperequazione tra
dominanti e dominati a questi ultimi farespirare nient’atro che il veleno obnubilante spirato dai polmoni dei
primi.

Il senso comune e il deposito di quella violenza simbolica mediante cui “i dominati applicano categorie
costruite dal punto di vista del dominanti ai rapporti di dominio, facendoli apparire come naturali. [...] La
violenzasimbolica si istituisce tramite |’ adesione che il dominato non pud non accordare al dominante
(quindi a dominio) quando, per pensarlo e per pensarsi 0, meglio, per pensare il suo rapporto con il
dominante, dispone soltanto di strumenti di conoscenza che hain comune con lui e che, essendo
semplicemente |laforma incorporata del rapporto di dominio, fanno apparire questo rapporto come naturale”
(P. Bourdieu, Il dominio maschile, Feltrinelli 2009, p. 45).

Che chi legge ne tragga un senso claustrofobico di trappola non puo stupire, perché in fondo ci vien detto che
ogni nostro atto di conoscenza € un atto di misconoscimento di quanto davvero ci domina e che, ogni volta
che tentiamo un via di fuga, invero non facciamo che tendere la corda che ci tiene legati. Ma perché
consegnare il senso comune a una figura tanto misera nell’ affresco della nostra vita ordinaria? Larisposta di
Bourdieu & che esso e solo esso assicura laregolarita delle nostre pratiche, I’ accordo trale nostre azioni ele
altrui aspettative, lariproduzione senza strappi del mondo dellavita, e lo fain modo da consolidare le nostre
credenze meno plausibili e piu surrettizie.



(Chiara Vol pato

Psicosociologia
del maschilismo

K
: \




Un esempio sara d’ aiuto. Con vaga ispirazione bourdieusiana, Chiara Vol pato parla del neosessismo o
sessismo moderno come di quellaformadi discriminazione inconsapevole e condiscendente per cui si crede
che, nei tempi nostri modernissimi e illuminati, la differenzatra uomo e donna sia un pezzo triste di storiadel
patriarcato chiuso datempo nell’ archivio delle cattive condotte: mentre “|’ ideol ogia sessista serve proprio a
[...] legittimare la superiorita maschile mediante un potente sistema di credenze”, “il neosessismo si esprime
nella credenza che la parita tra uomo e donna sia stata ormai raggiunta e che quindi le misure di contrasto alla
discriminazione siano inopportune” (C. Volpato, Psicosociologia del maschilismo, Laterza 2022, p. 57).
Insomma, proprio la convinzione diffusa (direl di senso comune) che la donna oggi abbia raggiunto una
tendenziale posizione di paritafa dareagente per un sessismo atavico che semplicemente muta di forma.

E cosi, continua Volpato, le forme piu insidiose di senso comune sessista, ancora ben radicato in dominanti e
dominate, prolificano senza disturbo: |’ autosessualizzazione per cui le donne si conformano ai canoni estetici
maschili e si presentano come oggetti attraenti in competizione traloro; la caratterizzazione delle donne
come inclini alla dolcezza, alla gentilezza, alla comprensione e sempre infuse di un senso rassicurante di
solidarietd, di contro auomini caparbi, ruvidi, egoisti, proclivi all’ agonalita piu esasperata; la generale
credenza secondo cui la psicologiafemminile é la sede di un’ineffabile senso dell’ intuizione, del linguaggio
non verbale che penetra e lenisce, e che invece, come scrive Bourdieu, € “inseparabile dalla sottomissione
oggettiva e soggettiva che invita o costringe all’ attenzione e ale attenzioni, alla sorveglianza e alla vigilanza”
(Bourdieu, Il dominio maschile, p. 41).

Chi potrebbe fidarsi di un senso comune tanto balordo e infido? Meglio non credergli, procedere oltre senza
alcun riguardo, scavargli sotto i piedi per rintracciare palmo a palmo le catene che |o trattengono nella sua
gabbiadiafana. L’ analisi di Lorusso, amio giudizio, fa suo un punto teorico di massimo rilievo quando opta
per un andamento, per cosi dire, di superficie. Nel terzo capitolo, sulla scortadel Roland Barthes pit maturo,
I” autrice mostra come sia affatto inutile scavare sotto il senso comune, rifiutarne le istanze cocciute,
derubricarlo asequeladi sviste. L’ obiettivo “non e liberarsi del senso comune, neanche della stupidita del
Senso comune, ma assumere quella stupidita senzaimbarazzo, cioé consapevolmente” (p. 138). Barthes
riconosce si il connaturato fascismo del linguaggio, ma pure lo considera come capace di servire daluogo
comune, cioe di ritrovo, e dungue anche di scambio, pertanto sempre esposto a un’ auspicabile corruzione. A
partire da questa ambiguita piu che intima, Barthes muove sul terreno superficiale dei luoghi comuni per
creare unaformadi “resistenzaattiva’, in forzadellaquale dei “fatti” si possailluminareil carattere di
participio passato: opere di costruzione, esiti della storia e del tempo, che in acuni momenti chiave mostrano
le proprie insufficienze. Il pur comprensibile sussiego dei critici sospettosi nel confronti dei luoghi comuni ne
nasconde la capacitadi dar luogo atransizioni di fase per cui il portatore di senso comune passa da uno stato
di spontanea acquiescenza alle idee diffuse aquello di una (possibile) presadi distanzariflessiva.

In effetti, scrive Lorusso, si verificano sempre le circostanze per una proficuafrizione tra“un livello di
sapere comune condiviso”, “un livello di sentire non per forza comune” e “un livello di disposizione ad agire
condiviso” (p. 107). Anziché rivendicare potesta censoria, il sapere critico deve potersi infiltraretrale
credenze che si sono fatte stereotipi per gonfiarne le venature ed eccitarne I’ instabilita. Ad esempio, il
linguaggio di genere, con le sue polaritaisteriche e sfinite, solleva un problema che favorisce una postura
riflessiva attorno a questioni di immediata ricaduta morale e politica: come e perchéci si € convinti cheil
maschile universale possa fungere da neutro? Come dare spazio a femminile senzainvalidare lo stile o
trasgredire i protocolli minimi di senso? Chi si sara escluso quando avremo trovato una formula ospitale per i
due generi dominanti? Queste domande, per il fatto solo di esser poste e di circolare con effetto corrosivo,

operano quantomeno uno spostamento, utile magari a una trasformazione sul lungo corso.

Certo, evidente in L’ utilita del senso comune € la vistosa propensione ariconoscere le virtu piu che biasimare
i vizi, aconsiderare il senso comune un corpo vivo che per riprodursi supera con intelligenzaeistinto le
difficolta create dall’ambiente. Il senso comune — questo |’ assunto ottimistico cheinclinal’ analis alla
speranza— viaggia sempre sul confine tra adattamento e creativita: la dove emerge un problemadi ordine
pratico, ladoveil problema viene articolato sulla spintadi unariflessione condivisa, si danno le condizioni
per una sua opportuna modifica: “L’invito allo schwa puo dunque auspicare che I’ uso di questo segno si



stabilizzi sempre piu, fino ad essere condiviso dalla comunita sociale” (p. 93), cosi come “il politically
correct incide sul senso comune [qual€e] espressione di una sensibilita sociale in evoluzione, che richiede un
adeguamento linguistico (che potra arrivare solo con lenta spontaneita)” (p. 96).

Al netto di incaute fiducie, pero, quello che ho descritto come un richiamo alla superficie a me pare
suggerimento preziosissimo: |’ ostinazione a privare di senso e valore il prodotto di pratiche sociali storiche
inibisce laloro spontanea tendenza allatrasformazione. Il rischio € che, trale opzioni per latrasformazione
del sapere sociae, ne rimangano solo due: quella degli esperti illuminati che sanno vedere oltre, scavare sotto
e quindi rivelare mediante gigantesche costruzioni (le quali potrebbero presto servire come nuove prigioni), o
quella dellarivoluzione che rovescia da cima afondo I’ ordine simbolico. Se la seconda opzione, nel decenni
scorsi, si e dimostrata poco percorribile, rispetto alla primaame pare assai piu raccomandabile la sortita
destabilizzante nei luoghi comuni, che certo “non é a servizio dellarivoluzione, ma e larivoluzione soprail
terreno delle parole” (E. Sanguineti, Ideologia e linguaggio, Feltrinelli 1970, pp. 134-135).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




VNVIALLONO V.LIA d VIA0SO 114

L

—y

Q

<E

ol

— O

—— N

|-} - J—
| ) BLEJA BUUY



