
 

Jeff Wall: la voce dei morti 
Stefano Chiodi
7 Settembre 2022

La scena è impressionante. Un costone arido, terra smossa, massi, detriti. Tredici soldati in vecchie uniformi
sovietiche, i corpi straziati, coperti di sangue, ferite, ustioni: chiaramente morti eppure ancora vivi. Uno di
loro sembra meditare assorto, la mano sulla testa a palpare una ferita, un altro scuote un compagno esanime,
un altro ancora si solleva incredulo, la testa sfigurata, le mani mutile e bruciate. Alcuni sembrano impegnati
in scherzi macabri: sghignazzano, fanno smorfie, indifferenti al loro stesso destino. Altre figure, guerriglieri
mujaheddin, frugano nei loro zaini o ammucchiano in un angolo fucili e munizioni. La fotografia dell’artista
canadese Jeff Wall si presenta con la disturbante oggettività di un’istantanea dal campo di battaglia ma è in
effetti il risultato di un minuzioso lavoro di ricreazione artificiale: scenario e attori sono stati fotografati in
studio, in singole sezioni poi assemblate con strumenti digitali, per l’epoca tra l’altro del tutto innovativi. Il
titolo completo è Dead Troops Talk (A vision after an ambush of a Red Army patrol, near Moqor,
Afghanistan, winter 1986), la data il 1992, le misure 229 x 417 cm.

Jeff Wall, Dead Troops Talk (A vision after an ambush of a Red Army patrol, near Moqor,
Afghanistan, winter 1986), 1992

In questo lavoro, che fa parte della sua serie di lightboxes – ovvero diapositive retroilluminate di grandi
dimensioni –, Wall propone una sintesi originale tra i “formati” del quadro di storia ottocentesco (da cui
deriva la classica struttura piramidale della composizione), del panorama dipinto e dello schermo

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/jeff-wall-la-voce-dei-morti
https://d10.doppiozero.com/stefano-chiodi


cinematografico, puntando a una resa minuziosa dei dettagli veridici della scena, così da creare un
incombente, quasi allucinatorio effetto di realtà. Nonostante la precisa localizzazione fornita dal titolo, Dead
Troops Talk non documenta le conseguenze di una sanguinosa imboscata nell’Afghanistan occupato
dall’esercito sovietico. La scena rappresentata è chiaramente una creazione fantastica, una visione – come
dice il titolo – che fonde incongruamente reportage di guerra e cinema horror, humour noir e realismo
macabro. I suoi riferimenti iconografici sono numerosi e illustri: i Disastri della guerra di Goya e La zattera
della Méduse di Géricault, la retorica marziale dei dipinti napoleonici di Gros e il magniloquente naturalismo
russo di Repin.

Théodore Géricault, Le Radeau de La Méduse, 1819

Al centro dell’immagine si staglia l’enigma di resurrezioni grottesche e orripilanti, i giochi insensati dei
soldati, l’incredulità che si legge sui loro volti. Cosa si stanno dicendo? “Volevo evocare una discussione tra
chi era stato ucciso e chiedermi cosa avrebbero avuto da dirsi dopo essere stati uccisi”, ha commentato Wall
parlando del lavoro nel 2006. Ma cosa significa per i caduti ritrovarsi “dall’altra parte”?



 

Questo è in effetti il vero oggetto della meditazione cum figuris di Wall. I morti in questa immagine sono
“del tutto disinteressati ai vivi: a coloro che hanno tolto loro la vita, ai testimoni e a noi” ha scritto Susan
Sontag in Di fronte al dolore degli altri. “Noi”, gli spettatori, i viventi, non abbiamo esperienza di ciò che i
soldati uccisi hanno vissuto, “non possiamo capire. Non possiamo immaginare”. La fotografia afferma qui
l’opposto del suo congenito valore di testimonianza oculare: ciò che essa mostra non è in effetti lo scenario
crudele dopo una battaglia, ma la non immaginabilità stessa dell’esperienza bellica, la sommersione degli
individui che ne sono afferrati in una dimensione totale, oscura, irriferibile. La guerra come frontiera
invalicabile, come spazio muto, definitivamente antiumano, come già aveva intuito Walter Benjamin
scrivendo nel suo saggio del 1936 Il narratore del silenzio dei reduci della Prima guerra mondiale, scampati
a “un campo di forze attraversato da micidiali correnti ed esplosioni” in cui giaceva inerme “il minuto e
fragile corpo dell’uomo”.

 

D’altro canto, che la fotografia, con tutta la sua potente suggestione di documento inconfutabile, mostri
proprio nei fatti bellici la sua natura ambivalente non è una scoperta di Wall. Sin dalle immagini di Roger
Fenton della guerra di Crimea, a metà Ottocento, e attraverso gli innumerevoli conflitti moderni fino alle
guerre anticoloniali, al Vietnam, alla guerra del Golfo, all’intifada palestinese, all’Afghanistan, alla Siria e
oggi all’Ucraina, la fotografia ha testimoniato gli orrori delle guerre ma ha anche fatto emergere il suo
potenziale di manipolazione e strumentalizzazione, di simultanea rivelazione e occultamento. Così,



perversamente, le prove fotografiche delle devastazioni e delle uccisioni di civili in Ucraina, da Bucha a
Mariupol, sono state additate dai loro responsabili (russi e alleati) come montature della propaganda nemica
(cioè ucraina e “occidentale”), la medesima tattica di disinformazione impiegata da franchisti e fascisti
all’indomani della distruzione di Guernica.

Civili uccisi nelle strade di Bucha, Ucraina, aprile 2022. Photo Ronaldo Schemidt/AFP

Per scendere più a fondo nel paesaggio della guerra occorre passare dallo scenario alla nuda presenza umana,
stringere l’inquadratura sui volti delle vittime. Fu questa la strategia adottata da un memorabile libro
fotografico del 1924 del pacifista tedesco Ernst Friedrich, Krieg dem Kriege! (Guerra alla guerra!), che
raccoglieva, insieme a cruente immagini dai campi di battaglia, un’agghiacciante serie di ventiquattro primi
piani di fisionomie devastate, le gueules cassées, le facce rotte che di ogni conflitto moderno sono poi il vero,
intollerabile volto. Nel libro di Friedrich la morte appare evocata non come il sottoprodotto o il “danno
collaterale” della guerra, ma al contrario come la sua sostanza prima, la sua verità: guardare in faccia le
vittime significa reclamare la loro dignità perduta, mantenere per i vivi la promessa di una giustizia, di una
continuità che la guerra si illude sempre di poter interrompere. Significa anche riconoscere l’esistenza del
“dominio dei morti”, come lo ha chiamato Robert Pogue Harrison, lo spazio simbolico dove ormai abitano i
soldati dell’immagine di Jeff Wall, e su cui le società umane edificano e faticosamente tramandano la propria
eredità. 

https://www.bellingcat.com/news/2022/04/04/russias-bucha-facts-versus-the-evidence/


Per essere veramente compresa, la guerra esige d’altro canto un salto immaginativo non meno straordinario
del fenomeno stesso, una capacità di penetrazione acuita dalla consapevolezza che nella sua natura
terrificante si svela la fondamentale ambivalenza della psiche umana. Ciò che la guerra attiva e rende visibile
è in effetti la pulsione di morte, la sua azione perturbante e distruttiva e l’attrazione irresistibile che essa
esercita sul soggetto, come ha per primo argomentato Freud in pagine celebri di Al di là del principio di
piacere. Nella guerra, d’altro canto, così come nella morte, “il disgusto e la seduzione febbrile si uniscono, si
esasperano […]. Non si tratta più dell’annullamento banale, ma del punto stesso in cui l’avidità ultima e
l’orrore estremo si scontrano”, scriveva Bataille ne L’esperienza interiore, un abisso dove “la passione che
impone tanti giochi o sogni spaventosi è non meno il desiderio violento di essere io che quello di non essere
più nulla”. 

 

E non è dunque la guerra, in cui una illustre tradizione identifica a ragione uno strumento essenziale della
politica, ma l’amore per la guerra a costituire il grande enigma. È la sua potenza di corruzione, l’alone
mitico che il conflitto riverbera sulle coscienze, il suo incessante riproporsi come esperienza limite, orgiastica
e meravigliosa, a costituire, come ha ricordato lo psicoanalista James Hillman, il più grande ostacolo alla sua
eliminazione. Per penetrare la natura ambigua della guerra occorre insomma raggiungere gli strati più
nascosti della psiche individuale e collettiva, farsi strada attraverso ossessioni e rimozioni, sino alle strutture
più profonde. E per fare tutto questo è necessario un evento, un caso che dia a questa realtà rimossa



l’occasione di trapelare dal buio in cui è per definizione confinata. Una fotografia, anche.

In Dead Troops Talk Jeff Wall usa l’immagine per penetrare in una dimensione interstiziale, né vita né
morte, un netherworld, uno spazio inaccessibile all’immaginazione, non simbolizzabile dalla parola. La
guerra, sembra suggerire Wall nella sua immagine, segna il trionfo della pulsione di morte non perché
afferma il dominio finale del nulla, ma perché dischiude la dimensione di una morte vivente, di qualcosa che
rimane vivo anche dopo che è morto ed è dunque immortale nel proprio essere morto, impossibile da
distruggere: un contagio che tocca ogni essere e ogni cosa, e si espande. La fotografia non è qui allora solo la
prova di un inesauribile desiderio di appropriazione estetica, di una compulsione alla registrazione visiva che
pone l’operatore in una posizione di dominio e di possesso, anche della morte. Essa è anche propriamente
esposizione del proprio negativo, della paradossale condizione per cui all’assenza, all’impossibilità di ogni
immagine, corrisponde l’irruzione spettrale del mondo di là. 

Esposti quotidianamente come siamo a immagini di guerra e di distruzione, l’anestesia, l’indifferenza, il
sospetto al limite, diventano le condizioni ordinarie di ricezione della fotografia. Nella sua stessa sostanza
figurativa, alla frontiera tra invisibile e immaginabile, l’artista canadese mostra invece come essa possa
diventare il luogo di uno spasmo, di uno strappo in cui pulsa ciò che non possiamo conoscere per definizione,
il punto cieco dell’esperienza umana: l’impossibile, il reale dall’altra parte, che solo in forma indiretta, in
assenza, per enigma, ci è dato di presentire.

 

Una versione più breve di questo articolo è uscita su “il manifesto – Alias”

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

