
 

Latour: contro la sociologia senza qualità 
Ilaria Ventura Bordenca
15 Agosto 2022

Il sociale: questo sconosciuto. O forse, di più: il sociale, questo fantasma. Pura bolla di sapone. A ben
pensarci infatti non c’è un dominio sociale che preesiste al diritto, all’economia, alla politica, alla salute,
all’arte, alla psicologia o a qualsiasi altro campo a cui siamo abituati a pensare nella nostra realtà umana e
culturale. Eppure, quando non si sa come spiegare fenomeni che riguardano, poniamo, una crisi economica,
una spaccatura politica, un problema di management o la gestione della salute pubblica solitamente si dà la
colpa al “sociale”, causa ultima e fine dichiarato d’ogni cosa che non si spiega altrimenti. Concepito
evidentemente come contesto esterno, qualcosa di residuale e fondamentale al tempo stesso. Utile a spiegare
ciò che accade in tutti gli altri domini. 

Bruno Latour, in Riassemblare il sociale (introduzione di Franco Farinelli, Meltemi, 2022, pp. 423), lo dice
molto chiaramente: se non c’è niente di particolarmente sociale è perché il sociale non è una cosa, né una
qualità che ne spiega altre (tale per cui siamo soliti definire con l’aggettivo “sociale” cose molto diverse
come rapporti, fenomeni, cause, classi, fatti perfino) ma è semplicemente – e più profondamente – un tipo di
connessioni tra elementi che non sono di per sé sociali. E che, perciò, non è detto che siano esclusivamente
umani. Si pensi a un’azienda, mastodontico esempio di organizzazione: non può esistere senza contabilità,
computer, telefoni, porte, schermi, ascensori, e cioè vari e assortiti sistemi di deleghe a entità non-umane che
partecipano all’esistenza di quella organizzazione. Che non è sociale dunque in senso stretto ma in senso
allargato sì: basta prendere in considerazione la molteplicità di connessioni e assemblaggi, spostamenti e
localizzazioni, spazi, oggetti, tecnologie che la compongono. 

Riassemblare il sociale è un libro sistematico, che procede per gradi di complessità e di progressiva
demolizione della teoria sociologica comune, e ha l’obiettivo esplicito di esporre una nuova e diversa scienza
sociale, quella dell’Actor-Network Theory (o ANT), dando una ottima sistematizzazione ad anni e anni di
riflessioni di questo sociologo sui generis, filosofo ante litteram, antropologo suo malgrado, semiologo senza
saperlo: Bruno Latour. In estrema sintesi: se il mondo si fa complesso, ampio, inestricabile, se i confini tra
umani e non umani non sono più distinguibili, se virus, batteri, OMG, embrioni, tecnologie, oggetti chiedono
di essere pensati, classificati, se vengono integrati o espulsi dalla congerie sociale, mettendo in crisi ciò che
intendiamo per “sociale” e le categorie con cui lo pensiamo, allora non basta più la sociologia tradizionale
che ragiona per gruppi, sistemi, regole, stabilità, ma occorre pensare per movimenti, raggruppamenti, rotture,
traduzioni, innovazioni. “Il sociale deve essere spiegato invece di fornire spiegazioni”, scrive Latour. Così, la
cosiddetta società non sta dietro o sopra ai fenomeni che ci circondano, e nemmeno prima che essi
avvengano, ma in mezzo a essi, in primo piano, sulla superficie: si costituisce mentre si forma. Occorre
seguirla, guardare che piega prende, che strade percorre. Occorre tracciarla, guardando tutto ciò che la
compone: umani certo, ma se necessario anche non umani. 

Perché Latour scrive questo libro a più riprese e nell’arco di trent’anni? Cosa accade tra le prima stesure del
volume e la sua pubblicazione? E ancora prima? Per rispondere, occorre considerare in particolare ciò che
succede tra gli anni 80 e 90 nell’ambito della sociologia delle scienze e delle tecniche. È infatti in questo
campo che Latour inizia a interrogarsi su come è possibile ripensare l’umanità e l’intersoggettività, là dove si
moltiplicano gli esseri non-umani, le tecnologie, i ritrovati scientifici, i risultati della ricerca nei laboratori.
Quelli che Latour chiama in vari modi: portavoce, traduttori, delegati. È dagli studi su scienza e tecnica che

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/latour-contro-la-sociologia-senza-qualita
https://d10.doppiozero.com/ilaria-ventura-bordenca


emerge il bisogno di rinnovamento della teoria sociale da cui origina l’ANT.  

Latour pone a fondamento della teoria dell’ANT tre scritti. Il primo, a sua firma, è The Pasteurization of
France (1984), dove si descrive, attraverso l’analisi della letteratura scientifica ottocentesca e in particolar
modo dei lavori di Pasteur, la comparsa dei batteri come nuovi attori in grado di ridefinire la società francese
del Secondo Impero: il contagio ridisegna il contesto sociale, le dinamiche dell’infezione tracciano i rapporti
tra le classi, i batteri ridefiniscono il mondo umano, i rapporti interpersonali, le differenze tra ricchi e poveri.
Il secondo testo di riferimento è Some elements of a sociology of translation. Domestication of the scallops
and the fishermen of St Brieux Bay di Michel Callon (1984), ricercatore che, alla fine degli anni 70, ha
iniziato lo stesso Latour agli studi industriali e tecnologici, e che, in quel saggio, ha messo bene in luce come
la riduzione della popolazione di capesante in una baia della Bretagna fosse il risultato di un complesso
sistema di relazioni e traduzioni tra attori umani (biologi, pescatori) e non umani (le capesante, i numeri e i
grafici per rappresentarle).

Il terzo saggio fondativo dell’ANT è On the Methods of Long-Distance Control: Vessels, Navigation and the
Portuguese Route to India (1986), un articolo di John Law su potere e tecnica dedicato al dominio marittimo
portoghese nel Seicento, reso possibile da una lunga rete di attori eterogenei che mescolava sistema di
navigazione e strumenti intermedi (vascelli, documenti di navigazione, persone). 

In tutti questi casi, non è il famigerato “contesto sociale” a fornire una spiegazione di come si muovono i
batteri, o le capesante con i biologi e i pescatori, o di come si dispiega il potere politico e commerciale
portoghese. Ma il contrario: sono i batteri, le capesante e le navi a costruire le diverse forme di società,
trasformarle, renderle solide, possibili, durature. Esattamente come sono i dossi artificiali, per fare un altro
esempio, a controllare il comportamento degli automobilisti sulle strade, sostituendosi ai poliziotti in carne e
ossa (non è un caso che in francese si chiamino gendarmes couchés). 



L’ANT, si badi bene, non è semplicemente una scienza delle deleghe agli oggetti. Se così fosse, saremmo
davanti alla consueta idea di un mondo spaccato in due: persone senzienti, da una parte, e esseri inanimati,
dall’altra; entità culturali da un lato, entità tecnico-scientifiche, dall’altro, siano esse batteri, capesante,
battelli, o computer. Il punto è che l’ANT propone una diversa idea del sociale, e della scienza che se ne
occupa: il sociale non è qualcosa di strutturato, che sta da qualche parte e spiega tutto il resto, ma è un tipo di
associazioni. E la sociologia non può che essere una scienza di queste associazioni, qualsiasi sia la natura
degli elementi di cui sono fatte. 

Aggiungerei che un altro testo chiave che aiuta a comprendere che cosa accadeva in quegli anni nelle
ricerche su scienze e tecnologie è quello di Latour e Callon intitolato Don’t Throw the Baby Out with the
Bath School! A reply to Collins e Yearley (1992) dove i due autori prendono definitivamente le distanze dagli
Science and Technology Studies (STS) tradizionali: non c’è una sociologia della scienza e della tecnica, vi
spiegano, semplicemente perché non serve una spiegazione sociale della scienza o degli oggetti. Non esiste
un contesto sociale che li precede o che gli sta attorno, perché ciò che si dà come scienza, polo delle certezze,
e ciò che si dà come socialità, polo delle incertezze, dell’umanità, della negoziazione, non è un punto di
partenza ma è un punto di arrivo, un risultato, il prodotto di una divaricazione successiva. Tutta moderna e
assolutamente inventata, nel senso di costruita, prodotta, arbitraria. 

Così, ad esempio, non è il diritto a trovarsi dentro un contesto sociale ma è il sociale a costruirsi in certo
modo perché ci sono le leggi che fanno sì che le relazioni intersoggettive durino più a lungo e siano
organizzate in una precisa maniera. Allo stesso modo, la scienza non subisce “influenze” dall’ambiente
sociale né ha un “impatto” su di esso perché ciò presupporrebbe una separazione di principio tra scienza e
società: piuttosto, per l’ANT sono gli oggetti scientifici stessi a riassemblare diversamente il sociale. Il
Covid-19 ce lo ha mostrato perfettamente. Il contagio è uno dei modi con cui si ridefiniscono i rapporti
interpersonali, ai tempi di Pasteur e, seppur con le dovute differenze storiche, anche oggi. 

Si torni all’etimologia di socius, allora, secondo Latour, che è molto più estesa del ristretto significato
odierno. Seguire e associarsi, solo poi avere qualcosa in comune, e infine, dalla modernità in poi, stringere
“rapporti sociali”, firmare “contratti sociali”, sollevare “questioni sociali”, e così via.

Il significato ristretto del termine “società”, e di conseguenza anche di “sociologia”, precisa Latour, non è
una novità: discende dal contrasto, in Francia, alla fine dell’Ottocento, tra il giovane Émile Durkheim e
l’anziano Gabriel Tarde, quest’ultimo considerato da Latour un vero e proprio antenato dell’ANT per via
della concezione di società straordinariamente simile a quella della teoria latouriana. Ovvero come principio
di connessione e non come dominio particolare. Per Tarde, infatti, l’obiettivo della scienza sociologica non
era individuare quali forze sociali potessero spiegare determinati fenomeni o risolvere certi problemi politici,
economici, sanitari etc., ma era individuare e rintracciare i modi in cui la società si fa e si mantiene. Non
escludendo esseri inanimati da queste reti, come organismi biologici e atomi.

Se le associazioni non sono solo umane, allora una scienza sociale che pensa solo quelle, con le parole di
Latour “si applica meglio ai babbuini che agli umani”. Nella prospettiva dell’ANT, il legame sociale non è
fatto di sociale, ma di altro: l’agency è distribuita su una miriade di attori diversi perché il sociale non è
duraturo. Mentre i babbuini, citati tante volte nei lavori di Latour che aveva avuto occasione di osservarli con
la primatologa Shirley Strum, passano gran parte del tempo a faticare per tenere in piedi le loro
organizzazioni sociali, in lunghe e complesse interazioni faccia a faccia, noi umani spostiamo azioni e
interazioni su oggetti, tecnologie, immagini, grafici, architetture.

Rendendo duraturo il sociale. Un sociologo che non consideri la tecnologia non è tale, per Latour. Così come
non può esserci un’organizzazione aziendale senza contabilità, una spesa senza cestino, un chiodo senza
martello e una cucina senza coltello. Questo non significa che gli oggetti causino le nostre azioni (banale
determinismo tecnologico) né semplicemente che gli oggetti agiscano al posto nostro, ma che “nessuna
scienza del sociale poterebbe neppure esistere se non si comincia a esaminare a fondo la questione di chi e
cosa partecipa all’azione, anche se ciò potrebbe significare ammettere elementi che, in mancanza di un



termine migliore, chiameremmo non-umani”. 

La teoria sociale tradizionale pensa ai non-umani come intermediari, cioè come sorta di veicoli che
“simbolizzano”, “rappresentano”, “esprimono” una realtà che preesiste, mentre l’ANT invece pensa i vari
elementi eterogenei che possono far parte di una rete come mediatori quando agiscono, modificano la
situazione di partenza. Una differenza, questa tra intermediari e mediatori, che percorre l’intero lavoro di
Latour sui non-umani e che in Riassemblare il sociale trova una nuova e limpida spiegazione. Cos’è dunque
un attore-rete? Il punto di una rete su cui l’azione è dislocata e distribuita. Mentre la sociologia standard
pensa all’attore come un individuo cosciente che agisce intenzionalmente e che dunque non può che essere
umano, per l’ANT, che non è una teoria dell’azione né una teoria dell’attore in senso tradizionale, l’agency
sociale non sta da nessuna parte precisa e sta ovunque. L’attore viene fatto agire, in quanto parte della rete. 

Se la sociologia pensa comunemente al sociale e alle sue forze come a qualcosa che esiste e che trova
espressione su strumenti vari (si pensi ai quotidiani esprimono le forze politiche, l’opinione pubblica, la
cronaca etc.), al contrario l’ANT pensa al sociale come qualcosa che è fatto con quegli stessi mezzi che lo
esprimono: se non si stampa il quotidiano, la comunità che si forma intorno a esso non c’è; così un ufficio
non c’è senza le scrivanie, le porte, i telefoni, i computer; un’aula senza le sedie non è tale; una biblioteca
non esiste come luogo di studio se non vi si collocano tavoli da lettura, sedute, lampade per rischiarare le
pagine. Collettivi, eterogenei ed estesi, piuttosto che gruppi sociali precostituiti e separati in persone vs cose.

E cos’è infine questa rete? “La società non è il grande tutto in cui ogni cosa è incastonata, ma ciò che viaggia
‘attraverso’ ogni cosa”. È questa la rete: non è una cosa, non è nemmeno la “forma” della società, piuttosto
un modello per descriverla. Ma non nel senso che la società precede tale modello piuttosto, e più
profondamente, che è uno strumento per costruirla. Il sociologo che descrive la rete, le sta dando forma,
perché ne ri-assembla i partecipanti. Proprio mentre fornisce un resoconto di ciò che osserva, segue le tracce
dei suoi attori, nota quali elementi trasformano ciò che c’era prima in qualcosa di diverso, rendono conto di
cosa è mediatore e cosa no. I ricercatori non stanno sopra, o dietro la rete, ma tra le sue maglie. È la piattezza
il regime visivo ed epistemologico della teoria dell’ANT. 

Perché dunque ri-assemblare? E non semplicemente assemblare? Perché occorre riprendere quell’attività che
dal XIX secolo la sociologia ha abbandonato: seguire gli attori stessi mentre costruiscono, reggono, disfano
reti sociali, a prescindere dalla loro natura; abbandonare la sociologia che parte dalle forze e dai gruppi e ne
cerca le manifestazioni nella realtà, e viceversa ricercare le tracce di questi raggruppamenti. “Se la sociologia
del sociale funziona bene con ciò che è stato già assemblato, lascia invece a desiderare quando tenta di
riassemblare i partecipanti di ciò che non è – non ancora – il dominio del sociale propriamente detto” (p. 36).

Che si tratti di un nuovo vaccino, un nuovo profilo professionale, un nascente movimento politico, un nuovo
sistema planetario, un’epidemia improvvisa, in tutti questi casi “la nostra concezione di ciò che era sinora
tenuto insieme è compromessa, perché la definizione precedente è stata resa in qualche modo irrilevante. Non
siamo più certi di ciò che ‘noi’ sta a significare; sembriamo vincolati da ‘connessioni’ che non somigliano ai
legami sociali riconosciuti” (p. 28). 

In caso di crisi la vecchia sociologia non funziona più ed è “importante divenire sensibili a tipi di
assemblaggi inusitati” (p. 373). 

Mentre la modernità si accontentava di due universi separati, natura e società, tecnica e persone, scienza e
cultura, oggi le cose non stanno più così e nuove entità chiedono di estendere il repertorio dei legami. È qui
che interviene la nuova sociologia, che guarda l’emersione del sociale proprio laddove questo si disfa. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





