
 

Alzheimer, cadere insieme 
Mauro Portello
1 Luglio 2022

“Da dove vieni? Da una goccia maleodorante. E dove vai? In un luogo di vermi e lombrichi!”, declamava reb
Moshe con voce lamentosa, citando il detto di Akavya ben Mahalalel dalle Massime dei Padri che amava
particolarmente. Con la sua truce verve, nello shtetl in Polonia ai primi del ‘900, il vecchio rabbino ricordava
ai suoi sette-novenni allievi quali fossero i miserabili cardini della vita umana. Così racconta Israel J. Singer
in La pecora nera (Adelphi 2022, p.61).

Come i piccoli ebrei alla noiosissima lezione del sabato pomeriggio (durante la quale alcuni giocavano a
carte), della nostra esistenza all’inizio non abbiamo che una percezione leggera e sfumata, potremmo dire
giocosa. Non sappiamo, in quel momento, che le cose sono destinate a complicarsi e irrigidirsi, meno che mai
“sentiamo” che possano affievolirsi, finire, spegnersi. È quando cominciamo ad avvertire quello strano odore
che inizia come un secondo atto, quello che segue al primo della cosiddetta “vita attiva”, un camminare verso
il finis terrae in una sorta di recita in cui è comparso un personaggio nuovo che ci starà accanto
continuamente fino all’istante conclusivo. 

E se “il secondo atto” comincia anzitempo, con una improvvisa accelerazione che ti stacca dall’ordinario
divenire? È questa la piega specifica nella quale s’incunea la riflessione di Beppe Sebaste nel suo Una vita
dolce (Neri Pozza, 2022, pp.217). Il libro è il racconto della vita così come si trasforma al comparire in S., la
compagna, della malattia di Alzheimer (AD). Sotto il titolo c’è scritto romanzo, è molto importante, ma lo
vedremo dopo.

No, non è un racconto sulla malattia, cioè sì, ma solo di riflesso, come reazione, come allarme assoluto,
ultimo, estremo: è il resoconto di quel momento in cui tutta la vita sembra passarti davanti e ne vorresti dare
conto, appunto, a te stesso, agli altri, al te stesso di ieri, agli altri di ieri. E lo puoi fare solo tu, perché chi ami
e ti sta accanto da lungo tempo si sta perdendo. È così che si fa, in soggettiva, è così che puoi raccontare
tutto, dal tetto ai sotterranei, di una vita. L’importante è non derogare mai, mai (pretendere di) raccontare per
tutti, pensando di dire a nome di tutti: il destino mio non è che mio (nostro, di noi due). Se rispetto questa
regola allora anche il mio destino potrà interessare gli altri, la collettività. 

A me sembra questa la chiave per leggere il bellissimo libro di Beppe Sebaste (d’ora in poi B.). Una folle
corsa nella propria vita rivedendone e ripensandone i nodi cruciali, molti dei quali sono squisitamente
culturali, diciamo “teorici”; i passaggi di un utile “vagare” gnoseologico tra Oriente e Occidente che man
mano sono serviti all’autore per definirsi. E giungere alla consapevolezza più alta, del ritorno di ciascuno di
noi all’assenza da cui proveniamo. Un’irrequietudine sistemica, potremmo dire, un nervosismo di idee (che
conosco e riconosco) che è stato un propellente essenziale per l’intellettualità di molti cresciuti nei Settanta.
Se poi uno (come l’autore) è anche poeta/artista… allora non manca proprio niente per affrontare
l’avventura.

Il secondo atto di B. si snoda in dodici capitoli, è sufficiente leggere i titoli per avere intuitivamente un’idea
di quanto “variopinto” (proprio il tema dei colori, per altro, è particolarmente pregnante) sia stato sino ad
oggi il suo percorso: 1. Storia cornice (come libri in una biblioteca), 2. Fatti di terra (Dante, Krishna, il bar,
l’eternità), 3. Il Gange e le coronarie, 4. Colori e altre evasioni, 5. Hotel Posta, la parola “Dio”, la parola

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/alzheimer-cadere-insieme
https://d10.doppiozero.com/mauro-portello


“madre”, 6. Piangere, 7. Come se il tempo si ritirasse da, 8. Le illusioni perdute, 9. Lessness, 10. Estasi,
beatitudine, volare, 11. Scrivere (“quando l’Assoluto ti fischietta”), 12. Essere o non essere “capaci di
intendere e di volere”.

È un transitare incessante per ogni dove, da un film all’altro, da un autore all’altro, da un pezzo musicale
all’altro, un riflettere su riflessioni, fino all’amaro qui adesso, “il concretissimo satori dell’infinito quotidiano
a portata di tutti. E mentre mi accorgo, forse per la prima volta, di quello che sto formulando, piango l’adesso
che è sempre, il qui che è dappertutto, piango nel riscoprire queste cose fuori da ogni presunzione di sapere,
da ogni pretesa di filosofia, perché è della malattia di S. che senza accorgermene sto parlando, del suo sentire,
esserci, percepire” (p.46).

Un susseguirsi di emozioni, come il ricordo del gioco del cadere insieme che B. faceva con la sua compagna
e madre di suo figlio Cathy Josefowitz, coreografa (scomparsa nel 2014) che proprio al cadere dedicò
Quattro pezzi di danza che poi mise in scena alla fine degli anni Ottanta. Allo spettacolo seguirono i dipinti
di sedie in cui la sedia è il personaggio che guarda l’assenza, come faceva l’amico Luigi Ghirri ritratto a sua
volta in una serie precedente seduto di spalle che guarda il mondo. “La sedia vuota – scrive B. – era la nostra
separazione”. “Trasferite sulle tele – continua –, le ‘sedie’ di Cathy dedicate al cadere sono evidentemente
preghiere, in presenza e in assenza degli umani. Danza di resurrezione e di attesa, che mostra come la vera
trascendenza sia sempre lì, nell’immanenza quotidiana del mondo materiale” (p.81).

Non è un memoir questo libro, a tratti lo sembra, ma è il fluttuare dei pensieri che liberamente si incontrano e
si scontrano, e poi sbattono contro la malattia di S., contro il “velo di cemento”, come lei lo definisce, cioè
“l’invisibile e spesso insormontabile separazione o estraneità tra sé e tutto il resto, le cose, le parole, i
pensieri, e naturalmente se stessa” (p.85). “Con chi arrabbiarmi – dice B. – sospirare, scandalizzarmi a volte
con sguardo razionale, cioè terrorizzato, perbenista, ipocrita (l’understanding medio della normalità
borghese), dei fallimenti miei e di colei con cui empatizzo? Qualcosa si disintegra e questo mi sta
disintegrando a sua volta, e intanto sono lì a dire e a pensare che ‘non si fa così’, ‘parla piano!’, ‘da questa
parte’, ‘stai attenta!’” (p.86). 



Non è un libro sull’Alzheimer in senso proprio perché non si impara granché di “tecnico” su questa malattia,
il lato strettamente scientifico è lasciato implicito per privilegiare l’analisi del panorama psico-logico di chi
direttamente o di riflesso la sta vivendo; del suo manifestarsi, del suo invadere i territori altrui, della
“resistenza” che l’istinto di sopravvivenza esprime immancabilmente di fronte alla minaccia di morte. Tra i
tanti motivi di interesse culturale, l’istanza istintuale appare qui particolarmente potente, si vede come la
pulsione a vivere, davanti a una minaccia, sia sempre un grande atto di luce nelle tenebre. “Se S. fosse per
sempre così, se si fermasse a questo grado di ‘dissolvenza’ e ‘frantumazione’ (parole sue, vere e abbaglianti),
noi saremmo grati e felici per sempre…” (p.131), scrive B.

C’è un momento apicale in questo libro nel quale tutto sembra trovare giustificazione, dagli svelamenti delle
Upanishad indiane all’Io occidentale: la Lessness, quel neologismo che Samuel Beckett coniò nel 1969 come
titolo di un suo racconto. B. la utilizza ma capovolgendone il significato: la Lessness, dice, non è
“mancanza”, ma piuttosto “liberazione”. “Il senso di lessness non sta nel sentirsi mancanti, ma nell’affermare
il sentimento di ‘fare a meno’ di qualcosa (o di quasi tutto). Lo stato di eventuale minorità, o minoritarietà, è
una diminuzione più che accettata: invocata. Questo libro potrebbe intitolarsi Lessness, appunto, dice B.,
perché esprime “la dimensione esistenziale, estetica e politica emanata da questo meno” (p.170). La malattia
come sottrazione-affermazione di sé, ecco. 

Sul romanzo, su B.: Sebaste lavora la materia della malattia di S. e della loro vita con un approccio affatto
letterario, alternando, come si conviene al romanzo contemporaneo (aggiungo, di qualità), profondità di
riflessione (in esplicito dialogo con le “forze” della filosofia), descrizione di ampi scenari umani (storia,
dinamiche economiche, flussi culturali contemporanei), persone e personaggi (S. e B., appunto) in dialettica
perenne e viva (“Per questo continuo a scrivere. Lei sa che sono alla ricerca di frasi pulite, possibilmente
quasi perfette, non per addobbarci ma spogliarci. Approva la disperazione capace di creare e donare energia.
Le faccio leggere quello che scrivo e non so che cosa sia, salvo ‘una cosa nuova’. Chi più sapiente di lei, per
la quale tutto è ogni volta nuovo e sempre uguale, come il jazz e le carezze?”, p.132).

Una vita dolce è prevalentemente romanzo e come tale va letto, perché sotto questa specie emana tutta la
drammaticità del reale che contiene. Ci si potrebbe inoltrare in diverse analisi e riflessioni su questo, ma
certamente questo è un libro che incarna perfettamente una sensibilità letteraria attuale, quella che riesce a
trovare la giusta modulazione tra finzionale e reale, un equilibrio in cui l’uno non si sottomette e non si
sottrae all’altro. Lo ripeto: è così che anche il destino del singolo “potrà interessare gli altri, la collettività”. 

Il problema può essere più importante di quanto non sembri: affrontare una dimensione relativamente nuova
della condizione (di salute?) umana può risultare più o meno efficace e “redditizio” in termini di
comprensione e, di conseguenza, di “terapia”. La cultura, e la letteratura in particolare, lo possono fare. Il
ragionare sulle scelte “espressive” per trasmettere alle persone una nuova consapevolezza sul tema diventa,
evidentemente, un fatto cruciale. A fronte di una prospettiva inquietante secondo cui la malattia di Alzheimer
avrebbe molte chance di divenire “la vera causa dell’estinzione dell’umanità” (secondo un anonimo insigne
neurologo del nostro tempo citato da Sebaste a p.137), la posta in gioco appare ancora più sostanziale (la
recente analisi di Byung-Chul Han su Come abbiamo smesso di vivere il reale contiene diversi elementi di
riflessione in coerenza con questo, cfr. recensione). 

Qualcosa si sta facendo, non molto per la verità. C’è almeno un altro libro significativo che penso sia utile
richiamare, Il tunnel di Abraham Yehoshua (Einaudi 2018), la storia di un uomo, Zvi Luria, che a una certa
età comincia a fare i conti con la malattia di Alzheimer e Yehoshua, che è un grande scrittore, racconta la
storia del suo paese con tutti i conflitti e le dinamiche che si rispecchiano nella vita di Luria. Ricorderei anche
il recente Zucchero bruciato della giovane americana di origini indiane Avni Doshi  (Nord, 2022), storia
della grande tensione figlia-madre alla prova del disordine della malattia. Il cinema ci sta provando da
qualche tempo, ricordiamo almeno Still Alice, Iris – Un amore vero e Una sconfinata giovinezza di Pupi
Avati. Diciamo che le armi artistiche potrebbero fare la differenza in termini di efficacia rispetto alla
comunicazione scientifica, gli impulsi emotivi nelle nostre società sature credo viaggino molto più
velocemente di quelli razionali.

https://www.doppiozero.com/byung-chul-han-come-abbiamo-smesso-di-vivere-il-reale


Per intanto qui ci è dato vivere, “In questo albergo sommerso dalla neve, questo luogo da vacanza premio,
questo teatro sepolto, [dove] c’è la gente qualunque, ci siamo voi e io, e i nostri sconosciuti vicini di casa”
(p.147), e qui forse si tratta semplicemente di accettare, come dice Sebaste, accettare, ad esempio, la quiete
cognitiva dell’età che avanza, un luogo “in cui si sta come in un vestito comodo”. 

Insomma: Da dove vieni? Dove vai?, si chiedeva reb Moshe, ecco sì, più o meno lo abbiamo capito, ma per
favore, caro reb, lasciaci giocare a carte ancora un po’.

Leggi anche

Marco Belpoliti, Nel secolo di Alzheimer
Enrico Manera, Matteo Borri. Storia della malattia di Alzheimer

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/nel-secolo-di-alzheimer
https://www.doppiozero.com/matteo-borri-storia-della-malattia-di-alzheimer
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





