
 

Maria Nadotti, Sesso&Genere 
Caterina Orsenigo
5 Giugno 2022

Era il 1995 quando Saggiatore pubblicò per la prima volta Sesso&Genere di Maria Nadotti: sono passati
quasi trent’anni, il dibattito sul tema si è intensificato, modificato, è arrivato alle orecchie e alla
consapevolezza di molti, nel nostro vocabolario è giunto un termine che forse spezza il discorso stesso e
consente un possibile e non scontato salto.

“Gender fluid”, “agg. Detto di persona che rifiuta di riconoscersi in un’identità sessuale definita e definitiva”:
così Treccani descrive questo termine che negli ultimi anni è entrato nel linguaggio comune. Una bella
spiegazione veniva data anche da Anita Romanello su queste pagine alcuni anni fa: “… millennial e
postmillennial stufi dell’infinita e confusionaria categorizzazione sessuale (Lesbian, Gay, Bisexual,
Trangender, Queer, Intersex, Intersex maschio, Intersex femmina, Questioning, Asexual, Alleato della casa
LGBT) hanno invece deciso di sposare l’idea di gender fluid”. Una possibilità di scartare, di sfilarsi dal
discorso, dal bisogno incessante di definirsi e dunque anche di essere definiti (dagli altri, dalla società). Forse
– ma ci sono diversissime opinioni e desideri in merito – addirittura la possibilità di svicolare dal pantano
della grammatica se è vero, come scriveva Tiziano Scarpa qualche mese fa su “Domani”, che “voler essere
rappresentati dalle parole è un’illusione che può trasformarsi in un errore politico. Le parole non ci
rappresentano. Nessuna parola, mai. Nella diffidenza verso le parole, lì sta la nostra possibilità, il nostro
posto nel mondo: che non è dentro le parole, ma nell’ombra che le parole gettano di fianco a sé stesse”.
Fluidi, immuni da definizioni di sorta, non saranno la grammatica e la burocrazia a imbrigliare il
complicatissimo essere in continuo movimento che siamo. “‘Cause there’s a million thing to be”, avrebbe
aggiunto Cat Stevens. 

Siamo arrivati fin qui, a questa possibilità di smarcamento – che è solo una possibilità, vedremo cosa ci
riserverà la Storia e quanto si riuscirà, spingendo dall’interno, a scalfire una società ancora così binaria – ma
il groviglio è ancora ben intricato. Anzi, è intricatissimo e accoglie mille ramificazioni di discorsi. 

Per questo, credo, Mimesis Edizioni ha deciso di ripubblicare, a marzo 2022, Sesso&Genere: si tratta di fare
il punto e riordinare le idee, guardare alla genesi del discorso per trovare strumenti e punti di riferimento.

Se da una parte la società “pensa” in modo ancora profondamente binario e refrattario a ogni tipo di “terzità”,
nonostante la sempre maggior differenziazione delle scelte degli individui, dall’altra anche all’interno del
dibattito permangono sacche di confusione e incomprensione.

In questo volume, di nuovo attuale perché riporta alle origini di questo dibattito, Maria Nadotti percorre la
Storia e la percezione del maschile e del femminile e della separazione fra sesso e genere.

In tutte le società, nota l’autrice, si è sempre scelto di ripartire gli individui in maschi o femmine,
differenziazione che incontra quindi un pieno accordo transculturale. Questa demarcazione primaria basata su
elementi “naturali” ha portato però a interpretazioni e valenze spesso discordanti. Così a partire dagli anni
’70 il movimento femminista nordamericano ha voluto marcare una differenza fra sesso – biologico,
differenza naturale e “oggettiva” – e genere, ossia le implicazioni sociali e culturali ma non naturali a cui
l’assegnazione di un sesso ci sottopone: un modo, insomma, di storicizzare differenze e ruoli dati per scontati
e metterli in discussione. 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/maria-nadotti-sessogenere
https://d10.doppiozero.com/caterina-orsenigo
https://www.doppiozero.com/materiali/pornage


Petra Collins, Fairy Tales.

Guardando indietro Nadotti racconta come in realtà a lungo la percezione sia stata – più che di due sessi
distinti ognuno con sue peculiarità e di conseguenza ruoli assegnati – di un unico sesso, quello maschile. Il
sesso femminile veniva visto come un maschile per difetto (non per niente Eva viene dalla costola di
Adamo): senza pene, passivo, imperfetto, sempre e comunque in relazione al maschile, disegnato, pensato,
disprezzato ma anche (forse peggio ancora) idolatrato e divinizzato dal maschile. Difficile raccontare a un
uomo il fastidio che possono suscitare oggi frasi come “le donne sono tutte…
bellissime/misteriose/enigmatiche/divine”. 



L’autrice mostra come poi lo sviluppo degli studi anatomici nell’800 abbia portato all’effettivo
riconoscimento dei due sessi e giustifica in questo modo l’assegnazione di diversi ruoli. 

A guardar bene però la demarcazione non è così netta, tanto che Freud vedeva l’ossessiva demarcazione di
genere come una risposta al turbamento che produce il fatto che in realtà, biologicamente, questa
demarcazione sia sottilissima o addirittura non sussista.

Anche Laqueur, post-strutturalista foucaultiano, si opporrà alla visione “essenzialista”, sostenendo che il
sesso non sia significante fino al momento in cui non entra in gioco il genere. 

Tutto lo sviluppo di questo dibattito ha portato alla luce e cominciato a scardinare automatismi e assoluti in
cui pochi decenni fa la società era completamente imbrigliata. Ma Nadotti arriva a porre una questione
fondamentale: “dopo un trentennio di uso politico della distinzione teorica tra sesso e genere (…) ostinarsi a
mantenerla in vita rischia oggi di produrre un pericoloso effetto boomerang”. 

Mostra così, ad esempio, come i transessuali siano i “massimi difensori del duale e rigido sistema dei generi
di cui sembrerebbero essere le prime vittime. (…) Se non si avesse in mente un modello ottimale di
femminilità, stereotipicamente o normativamente appiattito a un insieme di comportamenti, immagini
corporee, performatività, come si farebbe infatti a liberare – e da cosa – la donna ‘rinchiusa nel corpo
maschile’?”. Nadotti mette in guardia dall’approccio postmoderno che inviterebbe ad “abbandonarsi
ironicamente a una strisciante e ingovernabile strategia della confusione e della contaminazione. Gli
stereotipi sessuali e/o di genere verrebbero disattivati e polverizzati (…). La spettacolarizzazione della
transitabilità dei sessi e dei generi attraverso l’esibizione di un reversibile uso ad infinitum dei loro significati
si costituisce in pratica leggera, smitizzante, decostruttiva”, mostrando infine come questi slittamenti di
identità sessuali siano, sì, rivoluzionari sul piano individuale, ma rischino addirittura di rafforzare gli
stereotipi tradizionali di maschile e femminile, quando il problema è proprio questo sistema di
categorizzazione binaria. Ciò che non è consentito, dice l’autrice, è il “pendolarismo” fra maschile e
femminile: non è (o non era) consentito essere di passaggio. 

Da allora, se formalmente si è andati oltre il mero binarismo, ci si è forse incartati in un’infinità di etichette,
che a volte sovrappongono disordinatamente differenze basate sul genere e differenze basate sull’oggetto del
desiderio sessuale (l’LGBTQIA+ citato da Romanello). 

Il concetto di gender fluid sembra invece un possibile punto di arrivo di tutto questo discorso. Soprattutto se
inteso come quella stanchezza di fronte a etichette e categorizzazioni e un punto di partenza per essere liberi
di mutare in continuazione, come tutto muta continuamente nell’essere umano. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





