DOPPIOZERO

Coscienza artificlale

Giuseppe O. Longo
6 Settembre 2012

Eticaelibero arbitrio

Evodio- So con certezza chealtro evivere

ed altro esser coscienti di vivere.
Agostino- Qualeti sembra piu elevato?
Evodio- Certamente la coscienza di vivere.

Sant’ Agostino

La volta scorsa ho proposto una definizione operativa, anche se discutibile, di esteticae di etica:

 L’estetica € la percezione soggettiva (ma condivisa) del nostro legame con I’ ambiente, legame
caratterizzato da una profonda ed equilibrata armonia dinamica.

 L’etica éla capacita, soggettiva e intersoggettiva, di concepire e compiere azioni capaci di mantenere
sano ed equilibrato il legame con I’ambiente.

Etica ed estetica sono quindi due facce della stessa medaglia perché derivano dalla coimplicazione evolutiva
tra specie e ambiente e sono entrambe “rispecchiamenti” in noi di questa coevoluzione. Sel’ estetica el
sentimento (inter)soggettivo dell’ immersione armonica nell’ambiente e I’ etica e il sentimento
(inter)soggettivo di rispetto per I’ambiente e di azione armonica con esso, alloral’ etica ci consente di
mantenere I’ estetica e |’ estetica ci serve da guida nell’ operare etico.

Al temadell’ eticasi legano altri concetti importanti: lalibertd, laresponsabilita, la dignita e cosi via, che s
possono raggruppare intorno al tema formidabile e controverso del libero arbitrio. Alcuni risolvono
sbrigativamente il problema negando la liberta non solo ai fenomeni naturali, ma anche all’ uomo, sulla base
di un feroce determinismo di stampo fisicalista, ala Laplace.

Secondo questa visione, io starel scrivendo queste cose non perché voglio comunicarle, ma perchéi miei
neuroni Si trovano in un certo stato. Bisognerebbe a questo punto spiegare perchéi miel neuroni si trovano in
guesto stato, e poi bisognerebbe trovare una causa a questa causa, e cosi via. D’ altra parte I’ asserzione
“voglio comunicare queste cose” € altrettanto problematica.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/coscienza-artificiale
https://d10.doppiozero.com/giuseppe-o-longo

Altri, all’ opposto, negano la liberta riconducendola alla pura casualita: cosi io scriverei cio che scrivo per
caso, ma potrei anche scrivere cose molto diverse o addirittura opposte... Qui ladifficolta é quelladi dare una
spiegazione coerente e persuasiva del “caso”, main oltre duemilaanni di sforzi i filosofi e gli scienziati non
ci sono riusciti pienamente. Per alcuni il caso € uno dei nomi della nostraignoranza delle cause soggiacenti,
che sarebbero sempre ben precise; per altri il caso e una caratteristicaineliminabile della natura, non
riconducibile al determinismo, come sembra indicare |la meccanica quantistica nella sua formulazione
ortodossa.

Comungue, siai deterministi siai probabilisti negano laliberta, quindi negano laresponsabilita, che € uno
dei pilastri del nostro viverein societa: non solo le religioni piu diffuse ma anche le legislazioni di (quasi)

tutti i Paesi postulano il libero arbitrio, quindi la responsabilita e 1a punibilita rispettivamente del peccato o
del reato. Inoltre la percezione soggettiva del libero arbitrio, almeno in molte situazioni, &€ inoppugnabile e
fornisce un indizio importante del legame tra liberta, responsabilita, etica e coscienza.

Etica, coscienza e morale

Non e male perché e vietato dalla legge,
ma e vietato dalla legge perché e male

Sant’ Agostino

Si potrebbe, in questo senso, sostenere che solo le creature dotate di coscienza posseggono il libero arbitrio e
sono in grado di agire in modo etico. Il problema, quindi, si complicaancoradi piu, stante la confusione che
regna a proposito della coscienza.

Non é certo un caso che siano in corso ricerche per dotare i robot di una coscienza artificiale, CA, la cui
definizione operativa potrebbe essere: un robot € dotato di CA se si comportain modi che, negli umani,
richiedono coscienza (€ una definizione in un certo senso analoga a quelladell’ intelligenza artificiale, 1A).
Come s possaintrodurre la CA in un robot resta molto oscuro, anche perché non abbiamo un’idea precisa di
che cosa sialanostra coscienza, di come sia nata e della suafunzione. Si potrebbe concepire uno speranzoso
procedimento basato sull’ emergenza: costruendo un artefatto che sia abbastanza compl e che abbia con
I” ambiente un’ interazi one abbastanza articolata e composita, si pud forse immaginare che a un certo punto in
esso S accenda la scintilla della coscienza... Ma queste sono speculazioni.

Restail fatto che postulando un legame tra etica e coscienza, si porrebbero molti limiti all’ eticita dell’ agire
animale: di fatto molti negano che gli animali siano in grado di valutare le proprie azioni, attribuendo loro
significato etico, e distinguono quindi tra azione e suavalutazione. Le azioni di per sé non sarebbero etiche,



solo le valutazioni |o sarebbero. Invece la definizione di etica che ho dato sopra prescinde tendenzia mente
dallavalutazione: etico e cio che fa bene al sistema complessivo, dove “far bene” significa“mantenere le
condizioni di equilibrio dinamico”, cioé mantenere il sistema complessivo sano ed equilibrato, cioe capace di
continuare a sussistere, a“vivere’.

Consideriamo lavita: in primo luogo lavitasi mantiene in vita. L’ indefessa e continua attivita degli
organismi viventi e rivoltaa mantenere le condizioni in cui quell’ attivita puo continuare asvolgersi (si tratta
di una definizione di sapore tautologico, ma fuori dallalogica, cioé nel suo svolgimento temporale, la
tautologia é tutt’ altro che banale). Cio che mantiene la vita, dunque, € etico. Per sottolineare il carattere
“naturalistico” dei principi etici dame postulati, li si puo far discendere da un’istanza primigenia di
conservazione della vita (nel senso piu generale), siaindividuale sia collettivasiasistemica. La
conservazione della vita sistemica comporta la percezione e poi |’ esplicitazione di un’ etica ambientale, di cui
ormai datempo s parla

L’ eticatradizionale € piu ristretta di quella proposta qui, poiché si limitaa considerarei rapporti tra esseri
umani. In questo senso le religioni hanno costruito etiche codificate (le morali) basate sul rapporto con la
divinita o sui rapporti interpersonali, anch’ essi mediati o imposti dalla divinita, in cui trovano luogo i concetti
di bene e di malein quanto dettati dalle leggi divine, eterne e immutabili. E anche interessante notare che

I attenzione quasi esclusiva che lamorale religiosa ha per gli umani ha portato col tempo e con progressive
dosi di desacralizzazione, a concetto di persona, all’idea di dignita dell’uomo, e allaformulazione di vari
codici o statuti dei diritti dell’ umanita (che magari non sono rispettati sempre e ovungue).

Non voglio affatto sminuire la portata di queste conquiste, anzi se ci s limitasse all’impostazione
naturalistico-evol utiva da me proposta forse non si riuscirebbe afare il salto qualitativo compiuto a partire
dallamorale religiosa e incorporato nellalegislazione di molti Paesi. Tuttavia, come ho detto, I’ attenzione

per I’'uomo € oggi affiancata da una crescente attenzione per aterita non umane, per esempio per gli animali e
per |I’ambiente, attenzione che, pur tra molte resistenze, recuperain parte la radice naturalistico-evolutiva
dell’ etica.

E in questo quadro alargato che si pud immaginare di elaborare un’etica che comprenda anche i rapporti tra
uomo e robot, oggi in sede speculativa, matra pochissimo tempo anche in pratica.

Infatti I’ equilibrio del sistema complessivo, di cui facciamo parte, e che sta alla base della mia definizione di
eticaedi estetica, € dinamico, non certo statico: percio etica ed estetica sono storiche ed evolutive e
dipendono anche dagli oggetti artificiali che |’uomo costruisce e che sempre pitl concorrono aformare
I"ambiente in cui viviamo.

Di questo ambiente cominciano afar parte anchei robot, quindi € inevitabile che influiscano sulle nostre
percezioni estetiche e sui nostri valori etici, dunque sul complesso dei nostri comportamenti.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




