DOPPIOZERO

Michela Marzano. Cosa fare ddlle nostre ferite?

Igor Pelgreffi
31 Agosto 2012

In Cosa fare delle nostre ferite? (Erickson, Milano, 2012 pp. 80, € 8) Michela Marzano prosegue nel suo
originale percorso di ricerca, in particolare in quella svoltainiziata con il récit autobiografico Volevo essere
una farfalla (Mondadori, 2011), di cui & da poco uscita la traduzione francese Légére comme un papillon
(Grasset, 2012). Simultaneamente speculativo ed esistenziale, il movimento caratteristico di tale svoltae
rappresentato da una complicazione nello sguardo dellafilosofa sul proprio corpo, sguardo che, a partire
dall’ esperienza della propria anoressia, punta dritto nel gorgo delle lacerazioni interiori.

La sofferenza & un’ esperienza irriducibilmente singolare: un atro non puo soffrire al mio posto. Maqui le
ferite diventano le nostre ferite: il passaggio dall’io a noi definisce lo spazio logico di questo libro. Si poneiil
concetto di vulnerabilitaal centro della soggettivitaindividuale e, al contempo, si postulala sua centralita
anche nelle soggettivita che mi circondano. Con questamossa si prefigura se non un'’ etica sistematica,
almeno I’ articolazione di un primo movimento morale, da anteporre a ogni concezione meramente teoretica
dell’intersoggettivita: le ferite sono mie, ma anche e sempre nostre. Occorre quindi pensare a che cosafarne.

Marzano mostrachei concetti di vulnerabilita, di fiducia e di accettazione dell’ altro formano un denso
reticolo di relazioni esistenziali, e che esiste unaformadi reversibilita fra questi concetti. Nel suo complesso,
latramarelazionale fra vulnerabilita, fiducia e accettazione dell’ alterita, prospetta un campo di
sconfinamento fral’ autos e |’ eteros della soggettivita. In effetti, quanto appare prima facie come interiore, si
rivela sempre co-determinato da una pressione esterna: se, daun lato, I’ anoressia € un grido silenzoso,

dall’ atro lato “in quanto ‘ patologia del controllo” € anche un ‘sintomo sociale’” (pp. 46-47). In questo senso,
i modelli sociali dominanti riducibili allafigura della padronanza di sé, preformano la mia soggettivita, la
quale, tuttavia, deve ri-formarsi nel contro-movimento di accettazione dei propri fallimenti e delle proprie
fragilita. In altri termini, occorre sapersi e viversi entro un incessante decostruzione e ricostruzione della
propria soggettivita (processo, questo, non certo privo di resistenze, e che, anzi, esige impegno soggettivo).

Ad esempio: lavulnerabilita e quanto di piu caratteristico vi siain me; tuttavia, essa &€ anche negli altri.
Pertanto solo accettando le mie imperfezioni, potrd realmente accettare quelle altrui; e solo sposando sino in
fondo tale logica chiasmatica, sara possibile I etica. Di ritorno, dare fiducia a un’ altra persona, significa
rendersi vulnerabile: esporsi. Esiste, cioe, un nesso profondamente umano fra fiducia, vulnerabilita e
tradimento. “Lafiducia e una scommessa umana’ (p. 71): affinché vi siafiducia, occorre che I’ altro possa
tradirmi. In generale, larelazione etica non pud che debordare ogni calcolo etico, cioé ogni eticadel calcolo.
L’intero impianto discorsivo di Marzano s regge, difatti, su di una“logica asimmetrica” (p. 73), isomorfaa
guelladel dono (ivi), che s alimentaforse di tutti quei movimenti che tentano di innervare lafilosofia

all’ esistenza, incorporando le contraddizioni nel soggetto. E le contraddizioni sono il collante paradossale
dellavita, come le cicatrici sono le linee di sutura che tengono assieme il corpo spezzato (p. 11).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/michela-marzano-cosa-fare-delle-nostre-ferite
https://d10.doppiozero.com/igor-pelgreffi
https://www.erickson.it/it/cosa-fare-delle-nostre-ferite-202109

Ognuno di noi dovrebbe accettare, in definitiva, unaquotadi rischio e di parziale esautorazione del proprio
autos. Cio permette di comprendere il senso eil valore dell’idea di accettazione dell’ altro, dove I’ altro staa
indicare I’ evento imprevedibile, il fuori-programmainatteso e non calcolabile: il mio limite. Non va, pero,
dimenticato che I’ alterita non & soltanto esterna: |’ alterita dimora anche nei fondali silenzios del sé. “Dal
momento in cui si concede fiducia, si pud accordarne agli altri: larelazione con gli atri, in effetti, non e che
lo specchio del rapporto che intratteniamo con noi stessi” (pp. 63-64, corsivo mio). Il filosofare stesso si
configura come un rifletter-si, un po’ come in uno specchio, in unarelazione verso se stessi, che e eterogenea
ma non del tutto esterna. Cosi come lo eI’ organizzazione retorica di questi discorsi, necessariamente
ossimorica, dettata dal ritmo dello scambio reversibile e delle negoziazioni fra sé e aterita, frainterno ed
esterno, e dalle resistenze in questo stesso scambio: “lafiducial...] € sempre un insieme complesso di fiducia
in sé, fiducianegli altri, accettazione dell’ ateritain sé e accettazione dell’ alterita altrui” (p. 56, corsivo mio).
Lo specchio, appunto. Non e un dispositivo come un altro. Verrebbe da chiedersi: cosa, o chi, s nasconde
nello spessore privo di spessore dello specchio, cioe nellafessura di nulla frainterno ed esterno, fra
autonomia ed eteronomia?

Non ci s liberamai davvero delle proprie ferite. Marzano hail merito di non inseguire false liberazioni: non
cade nellaretorica dell’ intersoggettivita emancipante e nel philosophically correct dell’ altro. Le ferite di cui
parla fungono, certamente, da ponte verso I’ altro, maresistono allaloro completa esportazione nella
dimensione sociae. Dietro la superficie della sua scrittura bianca, Marzano palesa una forma specifica di
coraggio, unanon rinuncia alasincerita vitale del singolare, all’ espor-si tramite la propria vulnerabilita: “per
poter veramente accettare |’ atro, I’ ateritache e al’ esterno di &, si deve cominciare con |’ essere prima di
tutto capaci di accettare |’ alteritache e al’interno di noi” (p. 36), dai traumi dell’ infanzia passando per la
costruzione di un “falso s&€” (p. 51). Sino ai tradimenti piu dolorosi: quelli verso se stessi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







