
 

Costantino Kavafis, Se per Itaca volgi il tuo viaggio 
Antonio Prete
24 Maggio 2022

È il primo verso di una delle più note poesie di Costantino Kavafis (qui la riporto nella traduzione classica di
Filippo Maria Pontani). Un verso allocutorio, rivolto al lettore: il tu della poesia è, come sempre in Kavafis,
rappresentazione di un soggetto in ascolto, ma anche di un singolo lettore che comprende in sé, per così dire,
l’universale umano. Ad apertura, Itaca: isola mitica dell’approdo di Ulisse, terra che è limite dell’estrema
avventura, orizzonte che appare e scompare lungo l’arrischiato navigare che è la vita stessa. La pronuncia del
nome di Itaca, sin dalla soglia del dire poetico, inaugura un procedimento particolare della poesia di Kavafis,
per il quale l’ evocazione di figure proprie di un mondo perduto e di una grecità lontanissima e ancora
eloquente si carica via via di un senso morale, si fa se non allegoria almeno segno visibile di una presenza:
l’antico, la sua incantata e inattingibile e trepidante bellezza, osservato nell’incerto e ordinario tessuto di una
contemporaneità priva di esemplari figurazioni. Quel che è perduto torna in un lampo che dischiude una
scena allo stesso tempo venata di malinconia per la sua sparizione e visivamente molto mossa, spesso sospesa
tra incantamento e amarezza. Ma ecco il primo movimento della poesia:

 

Se per Itaca volgi il tuo viaggio,
fa’ voti che ti sia lunga la via,
e colma di vicende e conoscenze.
Non temere i Lestrigoni e i Ciclopi
o Posidone incollerito: mai
troverai tali mostri sulla via,
se resta il tuo pensiero alto, e squisita
è l’emozione che ti tocca il cuore
e il corpo. Né Lestrigoni o Ciclopi
né Posidone asprigno incontrerai,
se non li rechi dentro, nel tuo cuore,
se non li drizza il cuore innanzi a te.

 

Tradurre Kavafis, per quanto elegante e prossimo all’originale possa essere l’esito, significa appianare una
lingua composita, in cui il parlato delle comunità greche di Alessandria d’Egitto e di Costantinopoli si apre
alle risonanze della classicità, e nel vivo del dire quotidiano si riflettono modi della lirica greca raccolta nell’
Antologia Palatina. La lingua è insomma in dialogo stretto con l’universo figurale del poeta, con il suo
lontano e un po’ estenuato mondo ellenistico còlto nella più alta temperie di contaminazioni tra culture e
popoli, tra grecità morente e romanità anch’essa languente per i costumi cristiani in via di diffusione. Ma è
proprio su questi confini di epoche e di culture, di credenze e di lingue, che il poeta dispone i suoi
personaggi: seducenti corpi di efebi, regnanti e cortigiane, prefetti e dignitari vuoti di potere, divinità confuse
nel tumulto della città, patrizi bizantini in esilio. E soprattutto, profili di lontani amori giovanili: testimoni di
un eros che compendiava l’ardore della vita nella bellezza di un corpo. E ancora, fragranze di giardini
orientali, fumide taverne di Alessandria e di Antiochia, bordelli e palazzi sontuosi in decadenza, vite brevi e

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/costantino-kavafis-se-per-itaca-volgi-il-tuo-viaggio
https://d10.doppiozero.com/antonio-prete


ardenti consegnate alla pietra di un epitaffio, e su tutto la risonanza di antiche narrazioni, lacerti di mitologie
greche e romane, in una sorta di struggente dissipazione della storia e della memoria.

 

 

 

I versi sopra citati di Itaca, poesia scritta nel 1911, annunciano con nitore il tema: il viaggio per mare – e quel
viaggio di ognuno che è la vita stessa – nel suo periglioso svolgersi ha per timone il proprio cuore, il proprio
sentire. Il vero azzardo è l’affrontamento di sé, l’ardimento che fa dileguare come estranei al proprio sentire i
fantasmi che si levano facendosi ostacolo: le minacce dei Lestrigoni, dei Ciclopi o di Posidone, quelle che
Ulisse ha affrontato, si fanno realtà solo se sono prima alimentate dentro di sé. Gli ostacoli scompaiono se ci
si affida al viaggio vivendo il suo dischiudersi come un dono. Con la leggerezza di chi non si lascia
soggiogare dall’incombenza ossessiva dell’ultimo approdo. Vengono in mente, quasi in controcanto, i versi
del Voyage di Baudelaire:

 

Mais les vrais voyageurs sont-ceux-là seuls qui partent
Pour partir; coeurs légers, semblables aux ballons,
De leur fatalité jamais ils ne s’écartent,
Et, sans savoir pourquoi, disent toujours. Allons!

 



Ma i veri viaggiatori partono per partire:
cuori leggeri, come palloni in alto vanno,
il loro corso mai vorrebbero smarrire,
dicono sempre “andiamo”, ed il perché non sanno.

 

Itaca di Kavafis si apre con una considerazione per immagini che, con variazioni e riprese, trascorre nel resto
della poesia: il viaggio sia per te non un’occasione ombreggiata dal dovere e dall’ansia dell’ultimo approdo,
ma un’esperienza vissuta per la tumultuante e inattesa e festosa offerta che i tanti approdi ti riservano. Entrare
in porti sconosciuti, frequentare mercati ed empori di pietre dure e di aromi, imparare dai sapienti che si
incontrano in ogni approdo, fare del frattempo un nuovo sorprendente tempo, insomma allontanare Itaca,
tenendola però sempre a mente, è questo il cammino che chiamiamo vita:

 

Itaca tieni sempre nella mente.
La tua sorte ti segna a quell’approdo.
Ma non precipitare il tuo viaggio.
Meglio che duri molti anni, che vecchio
tu finalmente attracchi all’isoletta,
ricco di quanto guadagnasti in via,
senza aspettare che ti dia ricchezze.

 

Una lettura del mito di Ulisse che, non distogliendo lo sguardo dall’ombra di Itaca riflessa nelle onde,
accoglie con saggezza lo svolgersi del tempo che è navigazione, avventura, incontro, sequenza di approdi e
partenze, anzi di quel tempo sospeso tra un prima e un dopo fa il ritmo del proprio vivere. Il filosofo
Jankélévitch, nel suo saggio L’irréversible et la nostalgie, legge il viaggio di Ulisse come una ricerca
dell’avventura in sé, una pura fascinazione per l’avventura, per i nuovi misteriosi approdi, per gli inattesi
incontri: la navigazione consiste, allora, nell’allontanare il più possibile il compito del ritorno a Itaca. Del
resto, su questo dispiegarsi dell’azzardo, su questo ardimento che sospinge verso l’estremo, e si fa
affrontamento dell’oltre e dell’ignoto, si fondava la variante del mito di Ulisse accolta nei bellissimi versi
dell’Inferno di Dante. Ma ecco ancora Kavafis:

 

Itaca t’ha donato il bel viaggio.
Senza di lei non ti mettevi in via.
Nulla ha da darti più.

 

L’orizzonte non occlude il paesaggio della vita, ma lo dischiude, lo mostra nella luce dei suoi particolari, nel
richiamo forte delle sue occasioni. Itaca è l’ultimo approdo – figura oltre la quale c’è il nulla – ma proprio da
quella linea ultima e ignota piove la luce che illumina i sentieri dell’esistenza. Il sapere della morte è quel
dono che libera il piacere dell’essere in viaggio, dell’essere in una peregrinazione che è l’essenza stessa del
vivere. Un’altra voce, da un’altra lingua – Antonio Machado, nel 1912, soltanto un anno dopo la scrittura
della poesia di Kavafis – consegnerà ad altri versi uno sguardo analogo sul cammino che è la vita:

 



Caminante, son tus huellas
el camino, y nada mas;
caminante, no hay camino,
se hace camino al andar.

 

Viandante, sono le tue impronte
il cammino, e niente più,
viandante, non c’è cammino,
il cammino si fa andando.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





