DOPPIOZERO

Erich Auerbach, storia e stile

Roberto Gilodi
30 Aprile 2022

Il capolavoro critico di Erich Auerbach, Mimesis. |l realismo nella letteratura occidentale “ & coscientemente
un libro scritto da una determinata persona, in una determinata situazione, al’inizio degli anni quaranta’. Ho
riportato tra virgolette questa affermazione perché é di Auerbach stesso e lasi legge negli “Epilegomena zu
Mimesis’ pubblicati nel 1953.

Lalocalizzazione storico-geografica e ancor piu quella biografico-autoriale intendeva rispondere alle
numerose prese di posizione, taloracritiche, cheil libro aveva suscitato. Lasi potrebbe perd anche leggere
come un’ enunciazione sintetica del suo metodo critico.

Questa giustificazione autoriflessiva del proprio lavoro si trovaoggi in un volume di scritti del critico
tedesco, raccolti e curati con raffinata intelligenza da Guido Mazzoni per nottetempo nella neonata collana
‘extremaratio’ sotto il titolo di Letteratura mondiale e metodo.

I volume accoglie anche il fondamentale “ Filologia della Weltliteratur” (1952), le “Quattro ricerche sulla
storiadella cultura francese (1951), gli studi su Vico, che hanno impegnato Auerbach dal giovanile lavoro del
1921 fino agli anni cinquanta, e infine una serie di riflessioni critiche che s misurano con il lavoro di figure
di primo piano dellacriticaletterariaalui contemporanea: Spitzer, Olschki, Curtius, Wellek.

L’ originalita di questaraccolta sta nell’ avere individuato i due assi strategici del lavoro del critico tedesco: da
un lato lafilologia, ossial’interrogazione concreta del tessuto linguistico di cui si compongono le opere g,
dall’ atro, laloro collocazione in una prospettiva gei stesgeschichtlich, ossia nel quadro di unalettura
filosofico-storica che assegna all’ artefatto letterario una valenza simbolica.

Osservata da lontano, questa polarita disegna due sagome ideali della criticaletteraria che hanno dominato in
larga parte il XX secolo; secolo breve per la storiografia, secondo |a celebre formula coniata da Hobsbawm,
ma straordinariamente lungo se lo si osserva dalla specola della teoria letteraria.

Daun lato, nel Novecento, giunge a maturazione il lungo processo di immersione scientifica dellafilologia,
avviato afine Settecento con la nascita di una scienza delle forme artistiche e di una scienza del linguaggio,
che avrail suo approdo piu solido e duraturo un secolo dopo nel Cours de linguistique générale di Ferdinand
de Saussure. Da quest’ ultimo prendera avvio lalineadi sviluppo che portera all’ affermazione di una funzione
eminentemente poetica della lingua letteraria in opposizione ala sua funzione mimetica. 1l laboratorio ampio
e diversificato del formalismo russo a partire dagli anni dieci del Novecento e laripresa successivadi quelle
istanze nello strutturalismo francese disegneranno |’ arco lungo di questa affermazione di autonomia del
letterario rispetto a mondo.

L’ orientamento di segno opposto —main realta sono qui in gioco due diversi paradigmi scientifici —e quello
che avrail suo fondamento definitivo nellafilosofia hegeliana e nei suoi sviluppi successivi, la cui


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/erich-auerbach-storia-e-stile
https://d10.doppiozero.com/roberto-gilodi

formulazione originariarisale alla Scienza nuova di Gian Battista Vico. E lalinea che congiunge il sapere
filologico aquello storico, cio che Auerbach chiama“il senso della prospettiva storica’.

Nei saggi vichiani di Auerbach questa primogenituradel pensiero storico attribuita al filosofo napoletano
viene non solo riconosciuta ma anche esplorata con I’ amorevol e attenzione di chi intende denunciare un
mancato riconoscimento della cultura europea. “Vico — dice Auerbach — avrebbe dovuto essere riconosciuto e
ammirato come un precursore, cosi come lo furono Shaftesbury e Rousseau, e forse anche pit di questi”.

La Scienza nuova non é stata capita, vuoi per il barocchismo della scrittura, vuoi per le ambiguita

dell’ esposizione, in bilico traammirazione e rifiuto del razionalismo cartesiano. Sta di fatto che I’ intuizione
centrale di Vico, ossia cheil sapere umano puo conoscere pienamente solo cio che I’ uomo harealizzato da se
stesso nel corso del tempo e che questo sapere si fonda su una ricerca minuta e attenta — filologica— delle
testimonianze che di questo fare ci sono pervenute, € un pensiero che sarafatto proprio da Herder, da Goethe
e da Romantici di Jena. La sua sistemazione filosofica definitiva sara data da Hegel nella Fenomenologia
dello Spirito e, per quanto concerne I’ arte, nelle successive Lezioni di Estetica.

Maal di ladelle ampie campate del disegno filosofico-storico, al di [adella‘storiadello spirito’, le tracce
vichiane sono visibili, secondo Auerbach, nell’idea romantica e goethiana della natura come mistero irrisolto
eirresolubile, adispetto dei progressi dellaragione scientifica.

“Non vi & conoscenza senza creazione: soltanto il creatore conosce cio che ha creato” afferma Auerbach nel
saggio Il contributo di Vico alla critica letteraria (1958), sintetizzando il pensiero vichiano. Al contrario, il
“mondo delle nazioni” & piu accessibile all’ intelligenza umana perché é opera dell’ uomo.

Per Auerbach Vico e stato I'iniziatore di un’ epistemol ogia che ha saputo rovesciare larazionalita astratta di
Cartesio nella cognizione concreta della storia, basata sul sapere erudito della documentazione. La sua
influenza sui posteri ein altre parole assai piu profonda e di lunga durata rispetto alla sua ricezione tedesca
nella Goethezeit. Con Vico nasce |’ ermeneutica storica, un sapere che si basa sulla convinzione che la cultura
e physis e la mente umana evolve con I’ evolvere della storia.

“ ...il suo sforzo di comprensione — dice Auerbach — é concentrato essenzialmente sugli stadi piu antichi
dell’ evoluzione, poiché questi sono i piu difficili da capire; occorre possedere una notevolissima acutezza di
mente per riscoprire, nelle modificazioni del nostro intelletto totalmente razionalizzato, i principi delle
antiche forme di civiltarette dall’istino e dall’'immaginazione’. E da questi principi Vico ricavauna
definizione delle norme generali su cui si fondano tutti i process di civilizzazione: “il suo punto di partenza,
comunque, € lacriticadelle forme di espressione umana, dellalingua, del mito e della poesia (“ una nuova
artecritica’)”.

Come dimostrano i saggi vichiani raccolti in questo volume, Auerbach basera il fondamento epistemico della
sua criticafilologica sulla convergenza di storiae stile, di immaginazione collettiva ed espressione artistica, a
cominciare dalle forme originarie che Vico ascrive all’ eta del poetico.

Mazzoni, nel bel saggio introduttivo a volume, si interroga sullalongue durée dell’ influenza esercitata
dall’autore di Mimesis: quella che hachiamato il ‘paradosso’ di Auerbach. Ossiail fatto che unafiguradi
critico cosi solidamente ancorato alla tradizione umanistica occidentale e a relativo canone letterario possa
avere ancora oggi, nell’ eta degli studi postcoloniali e degli studi di genere, unarisonanza e incontrare una



ricezione cosi attive.



Erich Auerbach
Mimesis

Il realismo nella letteratura occidentale

Volume secondo



I volume ora pubblicato dimostra chiaramente come la‘ paradossale’ longevita di un’ opera, all’ apparenza
anacronistica, come Mimesis non dipenda dagli oggetti trattati ma dal metodo adottato che si fonda su una
rigorosa‘ criticadellaragion letteraria’ di ispirazione vichiano-romantica.

Daessa Auerbach ricaval’idea che laletteratura, a pari delle altre creazioni artistiche dell’ingegno umano, &
lettera ed € spirito, € oggettivita e concretezza ma anche espressione simbolica di una verita che le trascende.
Per riprendere il celebre passo paolino della Seconda lettera ai Corinz, lalettera dungue uccide solo coloro
che non sanno esplorarla e che non ne intendono il significato ‘ spirituale’. Nel lessico vichiano ripreso da
Auerbach s tratta del passaggio dal certum dellatestimonianza concreta e reale della parola scritta o delle
vestigia del passato — opere d’ arte, istituzioni, leggi —a verum della veritafilosofica. Qui stal’ originalita
della Scienza nuova che Vico definisce “ scienza dell’ umanita o del mondo storico.

A leggerei saggi qui raccolti appare chiaro come lalezione di Vico sia stata per Auerbach un vero e proprio
programma critico, un Wegweiser, che gli haindicato la strada per unire I’ interpretazione dei singoli passi dei
testi a senso complessivo di un’ epoca.

In“Gianbattista Vico el’ideadi filologia® del 1936, interrogandosi sul senso dell’ opera vichiana,
concludeva: “1 vocaboli moderni che si presentano numerosi, come filosofia della storia, Gelstesgeschichte,
filosofia dello spirito, morfologia della storia universale, antropol ogia filosofica sono troppo vaghi € non
colgono I’ essenziale’. L’ essenza del pensiero di Vico e sempre e soltanto lafilologia: “... lafilologiadiviene
la quintessenza della scienza dell’ uomo in quanto essere che vive nella storia, e racchiude tutte le discipline
che ne trattano e quindi anche quella che in senso stretto viene chiamata scienza storica’.

Come rileva giustamente Mazzoni, Auerbach si trovaa bivio di due concezioni opposte di storicismo: quella
di matrice idealistico-romantica, che nella cultura tedesca aveva preso avvio dallo Herder delle Idee per la
filosofia della storia dell’ umanita, e quelladi matrice positivistica, attenta ai testi e allaloro composizione.
Daqui derivala sua doppiaidentita culturale e metodologicain cui s riflette la complessita polisemicadella
parola‘ storicismo’, solitamente assunta, anche in Italia, nella sola accezione fil osofico-storica.

Laletturadi questi scritti svela progressivamente uno scenario ricco di stimoli teorici, quasi un compendio
delle maggiori direzioni che lariflessione sullaletteratura ha prodotto nei secoli a partire dall’ idea aristotelica
di mimesis passando attraverso la normativita astorica dei differenti classicismi e delladistinzione degli tili e
successivamente attraverso la rivoluzione filosofico-storica di Vico per approdare all’ utopia goethiana della
Weltliteratur.

L’idea di unaletteratura mondiale induce Auerbach negli anni cinquanta ariflettere sul destino
contemporaneo della letteratura e si chiede se siain atto una mutazione tale da sconvolgerne lo statuto
tradizionale e il sistema delle differenze con cui le forme letterarie nelle diverse culture si sono presentate e
confrontate.

Goethe ainizio Ottocento poteva ancora concepirei “tratti comuni dell’ umanita(...) sotto I’ aspetto della
fecondazione reciproca di unarealta molteplice”, poteva pensare a un dialogo traforme, tecniche e sistemi
metaforici differenti con esiti poetici fondati sull’incontro delle culture e su unavisione transnazionale delle
arti edei sistemi valoriali, main un mondo che diventa sempre piu piccolo, e meno vario, in cui le



Lebensformen, le forme di vita, sono sempre di pit simili € ancora concepibile, si chiede Auerbach, un
dialogo creativo traletterature differenti? Come puo convivere laricchezza del concetto goethiano con la
reductio ad unum della nuova letteratura? Forse “ bisognera incominciare a pensare alla possibilita che sulla
Terra, organizzatain modo unitario, rimanga viva una sola culturaletteraria, anzi, che in un lasso di tempo
relativamente breve rimangano vive solo poche lingue letterarie, forse ben presto una sola. Intal caso I’idea
di Weltliteratur sarebbe realizzata e al tempo stessa distrutta”.

Auerbach coglie chiaramente I’ essenza del concetto goethiano, ossia che la sostanza vivente della letteratura
non tolleralafissitadel concetto e le classificazioni poetiche. E tuttavia sembra non vedere il nesso che lega
guesto pensiero della differenza alle forme originarie e archetipiche.

Non e un caso che negli anni della suatarda maturita, in cui prende formal’ideadi letteratura mondiale,
Goethe siaritornato ai suoi studi di morfologia comparata avviati nel 1790 con la pubblicazione del Saggio
sulla metamorfosi delle piante.

Il confronto tramondi letterari differenti doveva condurre, nelle intenzioni di Goethe, ad esiti sincretici tali
da comportare una progressiva messain questione delle assiologie tradizionali.

La comparazione delle culture letterarie aveva assai piu ache fare con la tUbersichtliche Darstellung, la
rappresentazione perspicua, di cui parlava Wittgenstein nelle Note al Ramo d’oro di Frazer. Uno sguardo che
dall’ ato coglieva affinita e differenze al di la delle classificazioni e degli schematismi delle storie |etterarie.

Una visione questa che Auerbach, legato com’ era alla“ prospettiva storica’, probabilmente non poteva
cogliere. Del concetto goethiano Auerbach si e fatto un’ideaforse un po’ troppo a misura sua, di certo a
Goethe interessava assai pit lamorfologiadel vivente rispetto alle ipostas della storia.

Concludo citando un passo di Goethe che concentra con rara evidenza la questione epistemica discussa da
Auerbach. Compare come epigrafe a libro di Walter Benjamin sul Concetto di critica d arte nel
Romanticismo tedesco:

“Innanzi tutto... chi compie un’analisi dovrebbe indagare o piuttosto dirigere la sua attenzione sul fatto se
egli hareamente a che fare con una misteriosa sintesi oppure se cio di cui si occupa é soltanto un aggregato,
una contiguitaincoerente. ..oppure come tutto cio potrebbe essere modificato”.

E il dilemmadella critica, nel senso originario greco del krinein: scomposizione andlitica e identificazione
degli elementi che costituiscono I’insieme o intuizione sintetica del tutto? Un problema aperto e come tale
sempre attuale a cui Auerbach ha trovato un punto solido di ancoraggio nel potere sintetico della storia. Con
gli occhi di oggi é forse unafeliceillusione.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




oduwajaljou orler ewa1IXd - 133es

IUOZZPJ\ OpINN) Ip 0I33eS Uun uo))

OPOJOUL D
dIeIpuon
CINILINIY |
(orIony YOL]



