
 

Parigi come mito 
Mariolina Bertini
22 Febbraio 2022

L’opera di Giovanni Macchia, che Calvino definiva nel 1985 “il nostro maggiore saggista”, ha conosciuto
una fortuna crescente dagli anni Sessanta alla fine degli anni Novanta del Novecento. È nel 1962 che
Macchia comincia a collaborare regolarmente al “Corriere della Sera”, a cui l’hanno raccomandato Emilio
Cecchi e Eugenio Montale. Ha cinquant’anni giusti; è autore di una fortunata raccolta di saggi, Il paradiso
della ragione (Laterza, 1960), che valorizza, polemicamente, tutti i fermenti di disordine, di irregolarità
presenti nella tradizione letteraria francese, troppo spesso ricondotta in toto all’ideale classicista. Ha alle
spalle una mole imponente di studi, pubblicati ora in sedi accademiche, ora come introduzioni a grandi opere
o su raffinate riviste di élite. Spaziano da Baudelaire ai moralisti del Seicento, dalla poesia del Berni al mito
di don Giovanni, da Stendhal a Laclos, da Manzoni a Montale: una sorta di continente sommerso ancora
invisibile al grande pubblico e destinato a emergere gradualmente, a essere incorporato per frammenti ai suoi
libri futuri e utilizzato come punto di partenza per nuove, vaste ricerche. 

 

Gli articoli che Macchia pubblica sul “Corriere” hanno una caratteristica singolare: offrono i risultati di una
ricerca erudita di altissimo profilo, senza il gergo dello specialismo e senza ingombranti apparati di note.
Nella sede giornalistica il grande studioso, alle prese con il lettore comune, mette a punto una strategia
accattivante: parte da un aneddoto o da un dettaglio curioso per addentrarsi nella vita, nell’opera, nel periodo
storico di un autore. Di quella vita, di quell’opera, di quel periodo storico non ci presenta però mai, come
farebbe un affabile divulgatore, una versione semplificata, nella quale tutto torna alla perfezione. Rispetta
invece le zone d’ombra del reale e della Storia e ci lascia spesso, con l’ultima frase, davanti a un enigma o a
un viluppo di contraddizioni impossibili a sciogliersi. D’altronde, contraddittori ed enigmatici saranno anche
i protagonisti dei suoi due capolavori letterari degli anni Settanta: la figlia di Molière, che rifiuta con sdegno
il mondo del teatro, e il principe di Palagonia, che al paradiso settecentesco della ragione oppone, nella sua
villa di Bagheria, un mondo di mostri di pietra. E lui stesso, Giovanni Macchia, dietro l’ingannevole
trasparenza della sua scrittura, non è un personaggio facile da decifrare. È stato sempre considerato un
esempio di freddezza, di lucida, ironica e laica razionalità; eppure quando, nel 1993, ha cercato un titolo per
l’opera che meglio doveva rappresentarlo, per la sua antologia personale definitiva, l’ha chiamata Il teatro
delle passioni.

 

Il mito di Parigi, che torna ora in libreria per Abscondita, era uscito nei Saggi Einaudi nel 1965. Come tutti i
libri di Macchia – ad eccezione del Baudelaire critico – era una sofisticata costruzione che riproponeva saggi
già pubblicati – i più brevi provenienti soprattutto dal “Corriere” – disponendoli in modo che costituissero,
per il lettore, un itinerario ricco di svolte e di sorprese. Balzac inseriva nella sua “Commedia umana” romanzi
e racconti già pubblicati, magari più volte; allo stesso modo Macchia amava riprendere, a volte
aggiornandoli, i suoi saggi e usarli come materiale di costruzione per nuove opere di cui meditava
lungamente il piano. Il mito di Parigi è organizzato in tre sezioni: Ritratti francesi, Autori e personaggi,
Cronaca e mito. Ogni sezione suggerisce un itinerario che procede cronologicamente: la prima va dal
Cinquecento di Montaigne e di Sponde all’Ottocento di de Maistre e di Stendhal; la seconda da Pascal a

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/parigi-come-mito
https://d10.doppiozero.com/mariolina-bertini


Proust, passando per Rousseau; l’ultima dal Settecento di Prévost e di Sade al Novecento di Camus e di
Sartre, di Raymond Roussel e di Robbe-Grillet. Alcuni autori, come Stendhal e Proust, compaiono in più di
una sezione. 

 

Da un’epoca all’altra, Macchia si muove con la libertà, la curiosità e la sicurezza del grande narratore. Ci
conduce nel laboratorio dove il poeta Sponde, adepto dell’alchimia, cerca invano di fabbricare l’oro; segue,
in una strada della Firenze granducale, i passi dell’ufficiale di polizia incaricato di pedinare Stendhal, che si
aggira con il viso coperto, avvolto “in un ferrajolo turchino”; ci mostra, come sul palcoscenico di un
“melodramma mozartiano”, il pittore ginevrino Liotard, in costume turco, che insegue vanamente, per
ritrarlo, Jean-Jacques Rousseau, a sua volta vestito – chissà perché – da armeno. L’ultima sezione del libro
approda al presente della stesura, agli anni Sessanta. Notiamo, con un certo stupore, che Macchia si trova
perfettamente a suo agio nell’algido mondo di Robbe-Grillet, come in un teatro del Grand Siècle o in un
salotto settecentesco. La dimestichezza con il passato non solo non gli è d’ostacolo a comprendere la
contemporaneità, ma lo aiuta a decifrare L’année dernière à Marienbad:

 

 “A chi non disdegna gli emblemi, i sogni, i deliri del Medioevo e del Rinascimento e vede in Marienbad
un’espressione incomprensibile della malata psiche di noi contemporanei, rivolgiamo uno scherzoso invito.
Legga questo cine-romanzo come una moderna Hypnerotomachia Poliphili. Anche Marienbad può essere
alla fine “una lotta d’amore in sogno”. Dalla foresta ove vive l’attesa, lo sgomento, la paura, l’imminente
pericolo (i colpi di pistola), un’allegorica foresta di gelido stucco, si passa agli spazi rigidi, alle superfici
senza mistero di un giardino all’italiana, uno dei tanti giardini del Polifilo. È il regno dell’ordine, ove i due
amanti si perdono nella notte tranquilla”.

 

A distanza di cinquantasette anni dalla sua pubblicazione, il fascino di questa raccolta mi pare risieda proprio
nella felice, avventurosa levità con cui Macchia si muove da un’epoca all’altra. Non esita a confrontarsi con i
grandi autori, canonizzati dalle storie letterarie: all’eroismo un po’ rigido e convenzionale del Corneille più
celebrato, preferisce la “brutalità quasi mostruosa e la crudeltà asiatica” della sua ultima tragedia;
nell’“Addio, monti…” dei Promessi sposi (e nella versione precedente del Fermo e Lucia) riconosce l’eco di
una pagina in cui Rousseau si congedava con accenti commossi dalle sponde del lago della sua infanzia. Nel
mondo dei suoi autori, però, entra sempre da qualche ingresso secondario, conquistando un punto di vista
inconsueto: sorprende Balzac mentre riscrive un racconto libertino settecentesco, snaturandone il mistero; di
Joseph de Maistre, l’apologeta del boia, coglie “il vero paesaggio dell’anima” nella nostalgia struggente della
Savoia natale; in una visione del marchese de Sade, visitato in sogno dalla sua antenata, la casta Laura amata
dal Petrarca, identifica l’origine della virtuosa e sventurata Justine. Questo approccio che privilegia il
dettaglio, il margine, l’apparentemente insignificante non esclude però che ogni tanto la prospettiva di
Macchia si allarghi e ci offra una lettura illuminante di un momento chiave della storia letteraria. Si veda ad
esempio questa riflessione nel cuore dell’ampio saggio magistrale su Stendhal tra romanzo e autobiografia:

 

“Si apre con Stendhal quella crisi tra sincerità dei sentimenti e artificio del linguaggio, che avrà in seguito
varie soluzioni. In Flaubert la fiducia nel linguaggio è infinita. In Baudelaire la fiducia è tale ch’egli s’inventa
la figura del “parfait comédien” lontana dal suo vero essere (…). Per Proust il linguaggio è tutto: crea la vita
stessa nel momento in cui la ripensiamo. È la lotta con la sensazione fuggevole, transitoria, per darle
attraverso la metafora un suggello di eternità.”

 



 

In una costruzione elaborata com’è quella di questa raccolta, non è casuale la scelta del saggio iniziale, né di
quello posto a guisa di conclusione. Il maestro del dubbio, lo scritto d’apertura, è dedicato a Montaigne, alla
sua modernità di “cittadino del mondo” per il quale “certe canzoni amorose cantate dai ‘cannibali’ erano
belle quanto un’ode di Anacreonte”. Proprio da Montaigne Macchia mutua il principio guida di tutto il
proprio lavoro, che qui riassume lucidamente:

 

“E infine non si consideri la vita come una disperata corsa verso la certezza, e chi non la raggiunge è perduto.
Il dubbio può essere la strada migliore per arrivare alla verità: una strada sinuosa che sposa tutte le avventure.
L’avventura della luce, i chiaroscuri del pensiero, le ‘nuances’, i contorni che sfuggono. Anche l’avvenire è
quest’ombra di dubbio che vela le cose nel nostro presente”.

 

Il saggio finale è quello che dà il titolo all’intera raccolta: Il mito di Parigi (quasi un congedo). Cruciale nella
sua brevità, sviluppa uno spunto accennato nel Paradiso della ragione. Se sotto l’ancien régime la “città
ideale” era Versailles, perfetto simbolo della “Francia ufficiale e cerimoniosa”, con la grande Rivoluzione e
con l’epopea napoleonica si afferma il mito di Parigi, “sintesi spirituale della Francia, depositaria di un’idea
fraterna e sublime di eroismo e di libertà”. Un mito che conosce espressioni diverse: la Parigi di Hugo,



proiettata utopicamente nel futuro, è destinata a diventare “la capitale del mondo”; quella di Balzac e di
Baudelaire “viene associata così intimamente con l’uomo, da formare un insieme tenebroso e indissolubile”.
Al tramonto del mito, che declina con l’avvento “di quell’esplosione di luce e di gioia che fu la pittura degli
impressionisti”, Macchia dedica la chiusa del suo saggio e certo i lettori del 1965 ebbero l’impressione di
trovarsi di fronte a una conclusione, a un punto d’arrivo. Ma quel punto d’arrivo sarebbe diventato per
l’autore, più di dieci anni dopo, un nuovo punto di partenza, e il fascino e il declino del mito di Parigi gli
avrebbero ispirato nei primi anni Ottanta quell’ultima sezione della raccolta Le rovine di Parigi (1985) che
Calvino paragonò a “un travolgente poema”. 

 

All’origine del ritorno di Macchia al tema del mito di Parigi c’è la pubblicazione, nel 1982, in Germania,
dell’incompiuto Passagen-Werk di Walter Benjamin. A Macchia non era certo sfuggito, nel 1962, il saggio
Di alcuni motivi in Baudelaire, tradotto da Renato Solmi, figlio del suo amico Sergio, nella raccolta
einaudiana Angelus novus. L’aveva citato di sfuggita nel suo Baudelaire (1975), a proposito del significato
struggente che assume nel poeta delle Fleurs du mal la parola familier. Ma tutt’altro impatto ebbe su di lui
l’incontro con il Passagen-Werk. Studiando, agli inizi della sua carriera, i progetti irrealizzati di Baudelaire,
Macchia aveva maturato un interesse profondo e duraturo per le opere rimaste nel limbo dell’incompiutezza;
la “biblioteca inaccessibile” formata da quei libri-fantasma gli appariva, scrisse nel 1974, “più ricca e più
suggestiva di quelle che oggi noi frequentiamo”. Dal Passagen-Werk, Macchia apprendeva che Benjamin
aveva vissuto, come Baudelaire, “nel magma dei progetti”. E che il più imponente di quei progetti, il
Passagen-Werk stesso, portato avanti dal 1927 al 1940, aveva al suo centro il mito di Parigi e proprio di quel
mito – con i suoi splendori e le sue miserie, la sua ascesa e il suo declino – abbozzava un’esplorazione
esaustiva, mai tentata prima. All’inizio dell’ultima sezione delle Rovine di Parigi, Macchia compie un gesto
per lui assolutamente inusuale: rende omaggio al lavoro di Benjamin e riconosce esplicitamente di averne
tratto ispirazione. Le pagine che seguono, spiega al lettore, e che dal Settecento a Proust rintracciano la
visione profetica di Parigi ridotta a un “paesaggio con rovine”, nascono dall’“angoscia mitica” di Auguste
Blanqui lungamente evocata da Benjamin:

 

“Vogliamo – scrive Macchia – seguire il cammino di questa angoscia attraverso la vita di una città. Vogliamo
scoprire il sentimento della sua rovina, che come una minaccia o una liberazione pesa in molti testi che
Benjamin non aveva utilizzato: testi di poeti, di romanzieri, di prosatori”.

 

È dunque con la consapevolezza di seguire le orme di Benjamin, di estendere quella che era stata la sua
ricerca, che Macchia rintraccia nella poesia e nella prosa tra XIX e XX secolo il versante oscuro del mito di
Parigi: la visione dell’Arco di Trionfo in rovina, della Senna tornata palude, della nuova Sodoma o della
nuova Pompei su cui l’Angelo sterminatore scatena una pioggia di bombe. Benjamin è il Virgilio che gli fa
da guida nella metropoli infernale: non in quanto “storico materialista”, certo, ma in quanto conoscitore senza
pari di quel mondo scomparso o in via di sparizione. 

Mi è spesso accaduto di chiedermi se i due protagonisti di questo incontro tardivo non si siano
inconsapevolmente incrociati, senza riconoscersi, una cinquantina d’anni prima. Nel 1935, e per una parte del
1936, Macchia soggiornò a Parigi, con una borsa di studio, alloggiando in quello stesso Hôtel du Brésil di rue
Le Goff dove aveva abitato Freud quando seguiva le lezioni di Charcot. Scopo del soggiorno era preparare
per la pubblicazione in volume la sua tesi di laurea su Baudelaire critico. Seguiva dei corsi alla Sorbona e al
Collège de France, ma la maggior parte del tempo la passava alla Bibliothèque Nationale, in rue de Richelieu.
La grande sala di lettura di Labrouste, con la sua luminosa cupola vetrata, le sottili colonne d’acciaio e gli
abat-jour di vetro verde era allora il rifugio prediletto dell’esule Walter Benjamin. Lui e Macchia lavoravano
sugli stessi argomenti: si saranno chinati insieme su qualche cassetto di schede della sotterranea sala dei



cataloghi? si saranno sfiorati involontariamente davanti allo scaffale delle opere complete di Baudelaire in
libero accesso, tendendo il braccio verso due volumi vicini o verso lo stesso volume?

 

So che non è mai successo, ma mi piacerebbe tanto che avessero finito per mettersi a chiacchierare. Mi
piacerebbe che l’avessero fatto in un pomeriggio di maggio del 1935, magari proprio il giorno in cui
Benjamin scrisse a Scholem che “tra sé e sé” chiamava ormai il Passagen-Werk con un altro titolo: Parigi
capitale del XIX secolo. Mi piacerebbe che fossero usciti insieme dalla biblioteca. Che si fossero seduti, nella
sera tiepida di primavera, al tavolinetto tondo di una terrace, conversando fittamente. Gli argomenti certo
non sarebbero mancati: Baudelaire, Valéry, Proust, Pirandello, e magari l’evento del giorno, il primo grande
sciopero delle midinettes, le combattive operaie delle grandi case di moda, eredi delle grisettes care a Balzac
e a Engels. Mi pare che intorno ai miei due ipotetici conversatori, poco a poco, sarebbe scomparsa la Parigi
del presente; li avrebbe circondati, come il sontuoso scenario di un mélodrame, o come un panorama, la
Parigi risorta del secolo di Baudelaire. Quella che Balzac, nel 1830, faceva celebrare, in un frammento di
racconto, a un anonimo mendicante:

 

“Per me Parigi è una figlia, un’amica, una sposa; la sua fisionomia non smette mai di incantarmi. La studio a
ogni ora e vi scopro sempre nuove bellezze. È capricciosa: sotto la pioggia si copre di un velo, piange. Poi
ricompare brillante, illuminata da un raggio di sole che appende ai suoi tetti collane di diamanti… Per me ci
sono ricordi a ogni porta, pensieri a ogni lampione; non è stata costruita una facciata, non è stato abbattuto un
edificio senza che io ne abbia spiato la nascita o la morte… Partecipo al moto immenso di questo mondo
come se ne fossi l’anima… I boulevard mi appartengono! A me le ombre delle Tuileries, i lillà del
Luxembourg, a me le fresche colonne del Palais-Royal… Ci sono piaceri inesplicabili: lo capite che ogni
boulevard ha la sua sfumatura, ogni ora la sua fisionomia?”

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





