
 

Il paradigma immunitario 
Rocco Ronchi
7 Febbraio 2022

La pandemia ha causato capogiri ai filosofi, a quelli italiani in particolare. Talvolta l’effetto è stato un
capitombolo, talaltra un surplus di lucidità e di autocritica intelligenza. Purtroppo le cadute rovinose sono
state enfatizzate dai media, con grave disdoro della filosofia che si è così trovata accomunata alle peggiori
farneticazioni complottiste, mentre i miglior contributi che il pensiero ha offerto alla comprensione del
presente sono stati, come sempre, bellamente ignorati. Va subito detto che il mal di testa non si doveva al
fatto che, a causa della pandemia, la filosofia si misurava con qualcosa di nuovo, di inatteso e di stupefacente.
La vertigine nasceva piuttosto dal contrario: da un eccesso di conferma dell’ipotesi di fondo intorno alla
quale il cosiddetto italian thought si era costituito e grazie alla quale aveva acquisito negli ultimi trent’anni
un prestigio internazionale. 

 

L’ipotesi “biopolitica” di un potere che dal piano esclusivamente “politico” si estende alla vita biologica,
assumendosela in carico, gestendola e amministrandola, era verificata puntualmente dai fatti di cui tutti
siamo stati testimoni e che è inutile, per la loro evidenza, elencare. L’ipotesi di una “governamentalità” che
eccede la dimensione giuridica dello Stato, ponendo l’esecutivo in un costante “stato di eccezione”, era
confermata dalle decisioni prese, quasi all’unisono, dai governi “democratici” per fronteggiare l’epidemia.
Insomma, tutto quanto era stato teorizzato come critica di una tendenza che percorreva la modernità trovava
una scioccante conferma nell’attualità. E siccome il più clamoroso esempio storico che si adduceva a
suffragio della ipotesi era la biopolitica nazista, ecco allora che il nazismo poteva diventare l’inevitabile
termine di paragone del presente. 

 

Di fronte a una così eclatante validazione dell’ipotesi, il capogiro era dunque perfettamente giustificato:
quando c’è una realizzazione troppo piena delle proprie attese si rimane infatti storditi. E lo stordimento
spiega anche la deriva rovinosa che può prendere la cosa, perché l’eccesso di conferma può indurre qualcuno
a dismettere i logori panni del teorico per vestire quelli più scintillanti del biblico profeta di sventura in rotta
di collisione con il mondo, pagando però il prezzo, salatissimo, di una involontaria comicità. Ma
fortunatamente non è questa la sola strada che è stata percorsa. Roberto Esposito, che è senz’altro tra i
maggiori rappresentanti dell’italian thought, ha infatti colto l’occasione della pandemia per ridiscutere quel
“paradigma immunitario” di cui negli ultimi anni si è lungamente occupato (Immunità comune. Biopolitica
all’epoca della pandemia, Einaudi) 

 

La sua tesi sull’immunizzazione è pan-esplicativa. Non c’è ambito della vita che si sottragga al suo dominio.
Anch’essa ha ricevuto dalla pandemia un suo eccesso di conferma. Tutte le intuizioni di Esposito (si veda
Immunitas. Protezione e negazione della vita, Einaudi, 2011) appaiono non solo validate ma addirittura
sopravanzate da una realtà in cui la medicalizzazione della politica è diventata la posta in gioco del dibattito
politico mondiale. Mi si vorrà perdonare se la risolvo in una formula semplice semplice, che spero, tuttavia,
non sia fuorviante. Secondo quel paradigma non c’è salute dell’organismo individuale né salvezza del corpo

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-paradigma-immunitario
https://d10.doppiozero.com/rocco-ronchi


sociale (la communitas) senza che qualcosa dell’opposto della vita, dunque qualcosa dell’ordine della morte,
venga inoculato nel vivente per proteggerlo dalla morte che incombe sempre su di lui, proprio perché ancora
vivente. Come ben sanno i teologi, dai quali i filosofi della “biopolitica” hanno tratto ben più di una
ispirazione, occorre insomma una qualche dose intenzionale di male per tenere a freno l’avanzata
dell’Apocalisse (un Katechon). Meglio ancora lo sapevano Edward Jenner, Louis Pasteur e Robert Koch ai
quali si deve la teoria e la pratica della vaccinazione che tante vite ha salvato e continua a salvare ancora
oggi. 

 





 

Ma se l’immunizzazione assume una capacità pan-esplicativa è perché alle sue spalle agisce una metafisica
della vita che, in ultima analisi, non è altro che la metafisica stessa, nella sua accezione più precisa. E la
metafisica è una ontologia della morte. Per la metafisica, infatti, la morte è la condizione di intelligibilità
della vita. Lo sanno anche i bambini: per la metafisica ciò che è deve giustificarsi di fronte al tribunale del
non essere, mentre il non essere, il nulla non ha bisogno di giustificazione alcuna essendo, come diceva
Leibniz, ciò che c’è di “più facile” per l’intelletto giudicante. La ricerca del perché concerne la vita e solo la
vita, non riguarda la morte, che è, per così dire, lo stato di default. Il nulla, la negazione, la morte, con i suoi
corollari “esistenziali” di finitezza, mancanza e contingenza, sono l’innegabile per la linea maggiore del
pensiero occidentale.

 

In modo coerente con questo assunto dogmatico, secondo il paradigma immunologico, salute e salvezza,
termini tra loro interscambiabili, presuppongono una vita tematizzata nell’orizzonte della morte, intesa come
l’insieme di quei processi che ne dilazionano l’esito fatale. La vita non sarebbe nient’altro che l’insieme delle
forze che resistono alla morte (Xavier Bichat) e la salute, come diceva un medico spiritoso, “uno stato
precario che non promette nulla di buono”. Il vivente invece di contraddire apertamente la morte, come
farebbe l’essere con il nulla, la economizzerebbe astutamente come una risorsa utile per continuare a vivere
(a sopravvivere), cioè per morire il più tardi possibile. Jacques Derrida, il cui pensiero è interamente
ascrivibile a questo paradigma, conia addirittura il lemma “la-vita-la-morte” per indicare il nodo indissolubile
che legherebbe l’essere ancora, l’essere per un po’ di tempo, almeno, all’imminenza del nulla che arriverà
comunque e per sempre.

 

Le pratiche immunitarie ad ogni livello, biologico come sociale, sono generate proprio da questo uso
produttivo del negativo che non va confuso con l’hegeliana “negazione della negazione”, ma è una
farmacologia che cura il simile con il simile. Nelle concezioni dialettiche il negativo negato è
un’affermazione di grado superiore, nelle concezioni “immunitarie” il negativo non è invece negato (il nulla
è infatti innegabile), ma accolto, piegato e utilizzato per dif-ferire, per dilazionare la negazione ultima (la
morte) che costituisce il liquido amniotico di ogni vivente. 

 

Tutta la saggezza del “buon” vivere diventa allora, secondo Esposito, una questione di metis, di astuzia.
Bisogna saper trovare i modi giusti per articolare alla vita la negazione innegabile. Per la communitas politica
questi modi sono le “istituzioni”, sono i “corpi sociali intermedi”, intermedi letteralmente tra la vita della
comunità e la morte che regna sovrana. Per Esposito la crisi della democrazia è segnata soprattutto dal venir
meno di questi luoghi di mediazione che erano invece considerati nel XVIII secolo da Tocqueville e dalla
Arendt nel XX il cuore pulsante del progetto democratico americano (nelle pagine di Esposito è dunque la
classica questione della “società civile” e della sua autonomia dal politico a ritornare prepotentemente sulla
scena). Mediare significa immunizzare bene, immunizzare con misura, trarre insomma dal conflitto tutte le
sue risorse positive per l’essere temporaneo e contingente della comunità che, va sempre ricordato, è, al pari
dell’organismo individuale, votata al nulla come alla sua ragione di (non) essere. 

 

Come ricorda però Esposito, il rischio che ogni organismo individuale o sociale corre preservandosi in tal
modo è la malattia autoimmune, che è una specie di emancipazione del negativo dal suo compito
“istituzionale” di servire la vita differendo la morte. Sul piano della storia sociale il caso più eclatante è
quello sovente ricordato da Georges Bataille a proposito delle civiltà americane arcaiche. Queste si
immunizzavano attraverso la pratica rituale del potlach. Una certa dose di spreco ostentatorio delle ricchezze,



anche sotto forma di sacrificio umano, era funzionale alla gloria della comunità. Il grado dello spreco di
risorse in termini di beni bruciati sugli altari, schiavi compresi, ne misurava la potenza e consolidava il senso
di appartenenza alla communitas. L’essere della communitas (la sua identità) era direttamente proporzionale
alla sua capacita di consumare inutilmente, cioè di donare senza calcolo e senza contraccambio. 

 

Ma la logica del dono, che è una logica profondamente immunitaria, ha una ben precisa controindicazione. Il
donare, tanto apprezzato dai nostri moralisti che hanno in orrore lo scambio, è il rovescio dell’usura, tanto
disprezzata da quegli stessi moralisti. Come questa anche quello porta al collasso il sistema che dovrebbe
difendere. Se non c’è sintesi dialettica, se non c’è negazione della negazione, ciò che resta è una corsa
inflattiva ad un sempre più di potenza ostentata e, quindi, di spreco, fino al punto, come è storicamente
accaduto con l’impero Azteco, di sacrificare l’essere stesso della communitas alla pratica del sacrificio, vale a
dire alla pratica immunitaria che avrebbe dovuto preservarla, differendo la fine. Georges Bataille si rese
perfettamente conto di tale metamorfosi dell’immunizzazione in malattia autoimmune. Dopo aver
vagheggiato negli anni ’30 una communitas alternativa a quella capitalistica che fosse fondata sulla
generalizzazione del dono, si rassegnò a praticarla solo nella forma inoffensiva della letteratura e in quella
“privata” della “comunità (impossibile) degli amanti”. Probabilmente a indurlo a questo passo indietro fu la
considerazione, rimasta per altro inespressa, tanto dell’inevitabile esisto catastrofico di quel progetto
comunitario quanto della sua affinità spirituale con la “tanatopolitica” fascista.

 

Non vi sarebbe dunque biopolitica, nemmeno quella affermativa di Esposito, se non si giurasse concordi sulla
definizione che del vivente umano ha dato il più controverso – e al tempo stesso ineludibile – filosofo del
Novecento L’uomo è “essere-per-la-morte”. La vita umana, per Martin Heidegger, non è nient’altro che la
morte, non è nient’altro che la dif-ferenza, la dilazione del morire. Il lemma derridiano, sopra citato, è solo
una riscrittura di questa equazione. Il nulla è innegabile e solo ad un buon uso del negativo sono affidate le
sorti di una convivenza possibile. Questa persuasione (perché tale è: a nessuno è data infatti l’evidenza del
nulla), costituisce lo sfondo di ogni biopolitica. 

 

C’è allora da chiedersi che ne sarebbe della politica e della vita e del loro rapporto se si sospendesse la nostra
fede negli innegabili della metafisica, sui quali ancora si fonda il paradigma immunitario. Che accadrebbe,
per la nostra vita individuale e collettiva, se si rovesciasse questa fede dogmatica nel nulla, nella negazione e
nei suoi esistenziali corollari? Se li si congedasse tutti come pseudo-problemi? Nietzsche ha risposto che
allora e solo allora ci sarebbe una “grande salute”. Una salute è “grande” non perché tiene accortamente più
lontano il negativo con il negativo, ma perché del nulla non ne sa nulla, perché è sempre in atto in ogni vita
che vive, intangibile e indistruttibile, una vita eternamente ritornante su se stessa. Sarebbe interessante
scoprire cosa può generare sul piano politico questa concezione radicalmente immanente del vivente, quale
communitas può produrre. 

 

In un libro poco studiato dai filosofi della biopolitica, Le due fonti della morale e della religione (1932),
Henri Bergson prova a fare l’esperimento. Bergson chiama “mistica” quell’azione politica che si libera dal
fantasma del nulla e dall’angoscia del negativo. Se il dualismo amico-nemico, inclusione-esclusione (con i
correlativi miti della patria, della nazione, dell’identità e della purezza dell’appartenenza), costituisce
l’orizzonte claustrofobico in cui si risolve ogni agire politico legato alla logica dell’immunizzazione, l’agire
“mistico” apre ad un’altra communitas differente per natura e non per grado da tutte le forme di
organizzazione politica che l’hanno preceduta. Bergson la chiama “democratica” e ad essa affida le sue
speranze di vecchio filosofo che è stato testimone dei disastri prodotti dalla logica immunitaria (la Grande
Guerra). Per dare un’immagine più intuitiva di questa differenza di natura si può dire che la democrazia resta



preda del paradigma immunitario fintantoché è una faccenda di equilibrio tra uguaglianza e libertà.
Conciliarle, come ricorda Esposito, è impresa destinata al fallimento e “democrazia” è solo il nome per una
cosa che non è mai esistita. Il passaggio al limite auspicato da Bergson si ha quando libertà e eguaglianza
vengono radicate nel terzo termine del trinomio rivoluzionario, quello solitamente trascurato dai filosofi della
politica: nella fraternità. Allora “democrazia” diventa tutta un’altra cosa, diventa il modo in cui la comunità
umana partecipa dello slancio creatore che non cessa di generare ogni cosa, che “in qualche modo” è ogni
cosa: diventa una grande salute.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





