
 

Oltre la miseria del simbolico 
Ugo Morelli
5 Febbraio 2022

Siamo già l’avatar di noi stessi in un metaverso e non ce ne siamo accorti? O meglio ogni singolarità, avendo
reciso il legame sociale, è l’avatar di se stesso in quel metaverso e non se ne rende conto? Il comportamento
simbolico della specie, che ci ha fatti umani da circa duecentocinquantamila anni, è in crisi e in discussione e
noi, che lo abbiamo alterato e utilizzato per destabilizzarlo, non siamo in grado di rendercene conto? Non
sarebbe la prima volta. Sempre, le tecnologie che noi stessi, animali tecnologici, creiamo, causano un gap tra
tecnica e valori; tra tecnologie e evoluzione delle nostre capacità affettive e cognitive di governarle. Stavolta
la questione è tale da alzare il livello e si propone, per così dire, ad alzo zero. Dobbiamo fare i conti con
Bernard Stiegler, per cercare di capirlo. È un compito non rinviabile. Possibilmente e almeno in parte prima
di Mark Zuckerberg e altri, che stanno usando la situazione e noi stessi. Il contributo di Stiegler, alla ricerca
di comprendere la nostra epoca non si limita alla capacità dell'analisi e della denuncia, ma è importante
principalmente per la capacità enunciativa, per la disposizione ad attraversare il tempo presente con uno
sguardo propositivo, scientifico e politico allo stesso tempo.

 

“…la questione politica più importante, e forse la sola, se mai ancora una questione può essere politica, è
quella dell’estetica del noi; nell’epoca dello sfruttamento industriale dei tempi di coscienza e dello spirito che
essi costituiscono, epoca della mancanza di epoca, come se noi mancassimo di noi…” [p. 78], così Stiegler
pone il problema che affronta con La miseria del simbolico.

Al centro degli interessi di questo filosofo scomparso troppo presto, vi è la ricerca per l'azione istituente in un
percorso a tutto tondo che va dalle tecnologie al lavoro, dall'educazione all'estetica. Un'analisi della nostra
attuale condizione umana, la sua, che riguarda quella che il maestro, Gilbert Simondon, chiama
l’individuazione psichica e collettiva: la via per la quale noi che siamo animali sociali individuiamo noi
stessi. Con cui è particolarmente importante, appunto, fare i conti.

 

Lo scopo principale è sfondare i contorni del pensiero, dello stesso pensiero che come quello di Stiegler è in
grado come pochi di pensare il presente, per attingere un inedito paradigma delle istituzioni, con particolare
attenzione a un pensiero istituente. Non sono poche le iniziative concrete e pratiche a cui Stiegler ha dato
vita, per favorire l’emergere di possibilità di trasformazione del presente, mentre lo ha attraversato come una
freccia pensante ed impetuosa, quasi dettata da un’urgenza premonitrice. Fino a considerare molteplici aspetti
della nostra contemporaneità con una preoccupazione costante: la valorizzazione della capacità creativa e
generativa di noi umani nel trasformare i vincoli che noi stessi creiamo in possibilità di emancipazione. Ora
che l’editore Meltemi mette meritoriamente a disposizione con un certo ritmo i suoi lavori anche in
traduzione italiana, grazie a un gruppo di studiosi che da sempre hanno collaborato con lui e diffuso il suo
pensiero, come i componenti del Gruppo Ippolita, Rosella Corda, Paolo Vignola, Giuseppe Allegri e alcuni
altri, proprio con la traduzione e la cura di Corda e Allegri, possiamo disporre anche del primo volume di La
miseria simbolica, dedicato a L’epoca iperindustriale.  

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/oltre-la-miseria-del-simbolico
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli


 

Potrebbe bastare un ossimoro utilizzato da Rossella Corda nell’introduzione al libro per sintetizzare uno dei
principali obiettivi del lavoro filosofico di Stiegler: Dell’accecamento che vede. Occupandoci in questo
periodo del cosiddetto digital self e delle sue molteplici correlazioni e implicazioni, stiamo rilevando che –
alla luce della inevitabilità per noi esseri umani di costruire un sé per le vie disponibili e ad ogni condizione –
a livello di bodily self prevale la tendenza all’autoreferenzialità, all’anaffettività, alla solitudine, al
narcisismo. Posto che la mente costruisce se stessa mentre costruisce il mondo, la mente che emerge in
questo nostro presente registra una prevalenza della mente estesa e dello spazio virtuale come estensione di
sé, insieme a una notevole atrofizzazione della mente situata. Si nota che per quanto riguarda l’intelligenza vi
è un’espansione delle competenze computabili e una riduzione delle intelligenze emotive, con scelte rapide e
superficiali e pervasività dell’attivazione dopaminica. L’intersoggettività, che è la sede della nostra
individuazione, registra un’accentuazione della crisi di legame e della neutralità emozionale, inducendo a
concepire l’altro come avatar. A sperimentare trasformazioni importanti è la stessa esperienza di presenza,
con l’incremento dell’indifferenza e dell’effetto distanza; l’affermazione della pratica disturbata e disturbante
del multitasking; l’«always on» che interferisce con l’immaginazione; lo stato di tensione connettiva
permanente che non facilita la presenza e l’addormentamento; l’atrofizzazione del senso di vergogna.

 

Nei contesti della nostra vita, in quel tutto intrecciato dove si forma la nostra esperienza, emergono:
alienazione dell’empatia spaziale; aumento verticale dei conformismi: più del 90% delle adolescenti
americane fanno la stessa cosa contemporaneamente; rarefazione del senso del tempo; web reputation e crisi
relative. 



Una società automatica, per dirla con Stiegler, crea un sé automatico, e viceversa? Siamo esseri aperti,
caratterizzati da neuroplasticità, e nel momento in cui l’estetica è diventata oggetto di uno sfruttamento
industriale sistematico, trasformando il corpo che sente, il corpo sensibile, il corpo desiderante, in un corpo
consumatore, viviamo nell’epoca dell’ecologia industriale dello spirito [p. 45]. Siamo di fronte a una
fenomenologia che Fabio Merlini ha definito estetica triste [cfr. U. Morelli, L’estetica triste].

La produzione e diffusione di oggetti temporali, caratterizzati da obsolescenza programmata e dal fatto che,
come le nostre coscienze, fluiscono e scompaiono nel momento in cui appaiono, porta alla coincidenza del
fluire delle coscienze con il fluire degli oggetti temporali: ciò permette alla coscienza di adottare il tempo
degli oggetti temporali in questione.

 

Stiegler formula il costrutto di epifilogenesi per indicare il tempo spazializzato e lo spazio temporalizzato
come depositi sedimentari di avvenimenti in mezzo ai quali si vive spesso senza saperlo; una memoria che si
trasmette di generazione in generazione per il fatto che, occupando lo spazio delle nostre vite, essa si
esteriorizza e si conserva nel nostro intorno esistenziale, al riparo dalla fragilità del vivente. Da tempo
Stiegler ha portato avanti l’epifilogenesi come processo di produzione di ciò che ha definito ritenzioni
terziarie per distinguerle dalle ritenzioni primarie e secondarie individuate da Husserl. Per fare un esempio, in
una composizione musicale, la nota che è presente può essere tale, e non solamente un suono, nella misura in
cui trattiene (ritiene) in sé la nota precedente che vi rimane presente, e la stessa nota precedente trattiene in sé
quella che la precede, e così via. Se questa è la ritenzione primaria, non bisogna confonderla con la
ritenzione secondaria che è la melodia che si può ascoltare e riascoltare anche con l’immaginazione e che
costituisce il passato della propria coscienza.

 

La ritenzione primaria, insomma, ha soprattutto a che fare con la percezione; la ritenzione secondaria con
l’immaginazione. E la ritenzione terziaria? Stando alla musica, la ritenzione terziaria non sarebbe stata
possibile senza l’invenzione delle tecnologie per la registrazione e l’ascolto di un brano musicale, con la
ripetizione identica di uno stesso oggetto. La ripetizione può produrre differenze, o quella differenza può
annullarsi dando luogo all’indifferenza proprio in ragione della ripetizione, in base alla prevalenza del
desiderio o della coazione a ripetere. La miseria del simbolico si innesta nell’indifferenza e sarebbe da
rintracciare nella difficoltà ormai strutturale di costituzione, allo stesso tempo, sia dell'io che del noi, a partire
dalla povertà di un immaginario colonizzato. Quello di Stiegler è però un taglio critico con un orientamento
militante finalizzato a reperire nella stessa condizione di miseria del simbolico, sullo stesso piano di
immanenza, le energie in grado di consentire una via di fuga.

 

La tèchne del simbolico si presenta in tal modo nel solco dell'intero percorso di studi e ricerca di Stiegler,
quello che considera il pharmakon sia come veleno che come antitodo. Emerge così la possibilità di un
nuovo orizzonte estetico da cogliersi come potenziamento della capacità di sentire e sentire dunque insieme,
della risonanza di una nuova filia, e quindi di una nuova politica. Gli effetti possono essere presi nella
trappola dello sfruttamento e della sincronizzazione, fino al depotenziamento di un narcisismo esanime;
oppure sfuggire questa presa e rimettere in moto processi attivamente desideranti, in una fuga sul posto che si
configura come un salto in avanti. Quello che a Stiegler appare esemplare è partire dai pezzi esplosi di un
ambiente estetico saturo e dare vita a nuove profilazioni per una nuova capacità di immaginare e sentire,
facendo in modo che l'umano si dia attraverso il positivo della tèchne, considerando il fatto che noi umani
siamo animali neotenici e protesici. Per questo occorrerebbe un riesame dello stato dell'arte, mettendo mano
all'arsenale delle ritenzioni terziarie, per agire in senso opposto. Si tratta insomma di non fabbricare cliché di
attese prevedibili lisciando il pelo di un tempo sincronizzante ma, per così dire, prendere la storia contropelo,
à la Walter Benjamin, e agire controcorrente nello scarto essenziale, nella dissonanza tra attesa e inatteso,

http://doppiozero.com, 23 aprile 2019


attraversare il disperare, accecati, in vista dell insperato. Per questo è necessario coraggio e spericolatezza.

 

Così la questione diventa quella posta da Freud in Il disagio della civiltà, che Stiegler cita in exergo al terzo
capitolo, quello caratterizzante l’intero libro: “Allora sembra possibile influire sull’uomo fino a indurlo a
cambiare la sua natura in quella di una termite”. È possibile, insomma, la perdita dell’individuazione
nell’epoca iperindustriale fino al punto che la società si trasformi in un formicaio, perdendo gli esseri umani
la distinzione di dire di no?

Secondo Stiegler noi non abbiamo lasciato la modernità, perché siamo più che mai nella industrializzazione
di tutto. In questa situazione si verifica quella che egli chiama la perdita di individuazione a causa
dell'avvento di un divenire usa-e-getta. In questo stadio ipermoderno della grammatizzazione, di quella
direzione mediante la quale la società stessa si produce, a dominare è un calcolo generalizzato. Ad esserne
interessata è principalmente la nostra esperienza estetica e la lotta estetica diviene immediatamente politica.

 

Occorre non darsi mai per vinti nella ricerca di maggiore autonomia individuale e solidarietà collettiva, e si
tratta di perseguire uno spazio immaginativo da curare, sostenere e fomentare collettivamente. È vero che
l'immensa maggioranza della società vive in zone esteticamente disastrate dove non è possibile vivere e
amarsi perché vi si è esteticamente alienati. Così scrive Stiegler e aggiunge: “Io conosco bene questo mondo,
provengo da lì, e so che è portatore insospettabile di energie, ma se sono lasciate all'abbandono diventeranno
essenzialmente distruttive”. E allora è necessario perseguire strategie di invenzione di nuove istituzioni che
combattano la miseria del simbolico e diano forza, sostegno, autonomia ai processi di soggettivazione nel
senso di maggiore libertà, responsabilità, condivisione e solidarietà.

 

La sollecitazione delle nostre capacità di produrre metamorfosi delle situazioni e di riconoscere la
componente generativa dei processi critici, valorizzando le possibilità curative del pharmacon, secondo
l’analisi di Catherine Malabou, è possibile grazie all’intelligenza e alle sue metamorfosi. Nel suo libro
Metamorfosi dell’intelligenza [Meltemi, Milano 2021], Malabou, – a cui dobbiamo, tra l’altro, uno studio di
particolare originalità sulla plasticità esplosiva, [Ontologia dell’accidente. Saggio sulla plasticità distruttrice,
Meltemi, Milano 2019] – , sostiene che l'intelligenza suppone una certa attitudine a produrre senso a partire
dal disordine, a fare ordine nell'incertezza. Non avrebbe, l'intelligenza, secondo Malabou, solo la
disposizione ad adattarsi, ma sarebbe caratterizzata dalla capacità di trarre profitto dal caso, interpretare un
segnale ambiguo e indeterminato, stabilire analogie, similitudini o differenze anche laddove è difficile
vederle. In questo modo si riesce a tessere relazioni tra elementi che non hanno in apparenza punti in
comune. L'intelligenza, insomma, è la parte metamorfica, strategica, del vivente. Da ciò discende
l'impossibilita della domesticazione ontologica dell'intelligenza e, come scrive Malabou, “ci sarà sempre
qualcosa di strano a fare dell’intelligenza un attributo del verbo essere”.

 



 

Se accade che nella maggior parte dei casi le vite seguano il loro corso come i fiumi, accade altresì che
talvolta abbandonino il proprio letto senza alcun motivo geologico, senza che alcun tracciato sotterraneo
consenta di spiegare tale inondazione o straripamento. Quella che Malabou chiama la plasticità esplosiva è
proprio la forma improvvisamente deviante, deviata, di queste vite. Secondo Malabou, l'approccio
psicologico all'intelligenza, non trovando un'appropriata definizione per il fenomeno, ha finito per
consegnarsi alla misura. In seguito all’evidente fallimento dei test di misurazione, i biologi hanno allora
cercato l'intelligenza nei geni; ma di fronte al silenzio della genetica è stato il cervello stesso con il suo
sviluppo epigenetico a costruire il nuovo laboratorio della mente. La mappatura del cervello umano nella sua
interezza, con i programmi Human Brain e Blue Brain, sta portando a produrre forme di coscienza artificiale
in grado di autotrasformarsi, accedendo al proprio codice sorgente. Il libro di Malabou mira a superare le
posture tecnofobiche oggi diffuse e mette in campo un importante originale dialogo tra autonomia e
automatismo, mostrando il ruolo che il concetto di intelligenza può giocare non solo nella valorizzazione
delle potenzialità umane ma anche nel dibattito sulla democrazia sperimentale, riportando le riflessioni a
livello della ricerca delle condizioni di generatività, su cui si è concentrato il percorso di ricerca di Bernard
Stiegler. Secondo Malabou, simulando il cervello umano, l'intelligenza artificiale rivela il suo potere di
creazione automatica. Musica, pittura, letteratura, giochi, appaiono nuove forme che fanno qualcosa di più
che imitare le produzioni umane. Sono forme che le spingono a reinventarsi, rigenerando processi di
costruzione democratica dell'intelligenza collettiva. “Dopo Darwin”, scrive Malabou, “dopo Copernico, dopo
la psicoanalisi, ecco la quarta ferita: la cattura ad opera dell'intelligenza della propria simulazione. Curare una
tale ferita vuol dire accettarla e non negarla, senza rassegnarsi ma al contrario reinventando un'affidabilità. In
modo un po’ paradossale esistono forme di spossessamento che rendono più forti.”



La disposizione non solo ad accettare il presente, ma a reinventarlo alle nuove condizioni, è una postura che
con determinazione viene anche da un altro vertice, quello delle tecnologie, considerate da un fisico come
Roberto Siagri, che ne è progettista, e artefice di ricerca applicata. Nel suo libro La servitizzazione, [Guerini e
associati, Milano 2021], Siagri assume il processo di servitizzazione, ovvero la trasformazione dell’economia
del prodotto in economia dei servizi resa possibile dal progresso delle tecnologie digitali, come dispositivo di
analisi di una nuova progettualità umana.

 

Il percorso analitico di Siagri è attraversato da una spinta di utopia concreta che finisce per configurarsi come
una nuova, inedita, forma di vita, un progetto sociale ed economico profondamente innovativo. L’attenzione
del libro abbraccia contemporaneamente la rivoluzione digitale, la trasformazione della servitizzazione, la
sostenibilità resa possibile dalla digitalizzazione, l’evoluzione del comportamento dei consumatori dal
possesso all’uso, la riorganizzazione delle imprese e lo stesso ruolo dell’imprenditore. Per rendere possibile
un’evoluzione di tale portata lo sguardo tecnologico e sperimentale del fisico Siagri, si rivolge alla mentalità
umana e alla necessità di un profondo cambiamento nei modi di essere e di pensare di noi umani.

 

Alla ricerca della differenza fra il modello di produzione industriale e quello di produzione digitale, Siagri
riconosce che quella differenza non è altro che il rapporto che esiste tra la gestione della certezza e la
gestione dell'incertezza. Mentre la prima prospettiva è riconducibile al determinismo, la seconda riguarda
principalmente il principio di indeterminazione. Se l'incertezza viene riconosciuta, quindi, come un fattore
costitutivo e non come un fattore secondario, marginale o di disturbo, l'umanità è oggi nella condizione di
cercare la via per fare di più con meno, e di perseguire uno sviluppo sostenibile che soddisfi i bisogni del
presente senza compromettere la possibilità delle generazioni future di soddisfare i propri. Stabilendo una
distinzione tra quella che viene definita la forza dell'uomo newtoniano, identificata con la capacità di
conoscenza e predizione e con la debolezza propria dell'incapacità di azione; e quella che viene definita la
debolezza dell'uomo heisenberghiano, incapace di conoscenza e predizione ma che trova la propria forza nel
ruolo di partecipante al processo evolutivo di creazione e distruzione, Siagri sviluppa una prospettiva
coevolutiva, che considera la tecnologia in chiave fortemente e decisamente antropologica, come espressione
di un essere, quello umano, che ha tanti spazi di miglioramento davanti a sé proprio perché caratterizzato da
incompletezza, e per quella stessa caratteristica è un essere tecnologico.

 

Nel prossimo futuro i calcolatori, oltre a raggiungere prestazioni molto elevate, saranno sempre più intrecciati
con la nostra vita fino a confondersi con essa e dunque a scomparire, nel senso che non ne avremo più
contezza. Un po' come l'aria che respiriamo: ci accorgiamo della sua assenza non della sua presenza. Del
resto, già ora non dobbiamo essere presenti fisicamente per essere presenti, scrive Siagri, e grazie alla
pervasività del digitale interconnesso su piccola e larga scala, non ci limiteremo a visualizzare la realtà né a
virtualizzarla, ma la aumenteremo e il tutto avverrà in tempo reale. La grande disruption della quarta
rivoluzione industriale, per noi che siamo figli di una società in continua evoluzione, troverà nei dati la nuova
materia prima e ognuno di noi potrà disporre di un gemello digitale. Attraverso la presentazione delle più
recenti soluzioni tecnologiche Siagri finisce per evidenziare la grande rilevanza che il digitale può assumere,
attraverso la servitizzazione, per la creazione di un nuovo processo di umanizzazione, capace di migliorare la
qualità della vita, quella dell'ambiente e quella del lavoro, attraverso una coevoluzione tra umani e macchine.

 

Il fatto che siamo sempre più interconnessi fa sì che la conoscenza umana si espanda a ritmi che erano
inimmaginabili solo una decina di anni fa e quindi ciò si traduce in un esponenziale aumento di opportunità.
La combinazione fra tecnologie, modelli economici sostenibili e nativi digitali spontaneamente orientati al



pay-per-use, insieme a un'appropriata progettualità intraprenditiva da parte di tutti, potrà generare un
vantaggio, questa volta proprio per tutti, affrontando anche il grande tema della giustizia e dell'uguaglianza.

La composizione tra l'analisi critica, comunque proiettata in avanti verso l'emancipazione e la liberazione
dell'esperienza, che distingue l'approccio di Stiegler; la capacità trasformativa e generativa dell'intelligenza
evidenziata da Malabou; e la centratura sulle potenzialità evolutive delle tecnologie digitali propria
dell'analisi di Siagri, consentono di riconoscere sentieri possibili di attraversamento del presente, oltre la
miseria del simbolico e verso forme di vita inedite.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

