DOPPIOZERO

Butler e Stengers. la sfida di Gaia

Enrico Redadlli
14 Gennaio 2022

Gaiaé un problema. Di piu: € unasfida, come I’ ha definita Bruno Latour in un libro del 2015, pubblicato in
Italia |’ anno scorso, intitolato significativamente La sfida di Gaia. Il nuovo regime climatico (Meltemi).
Meglio ancora: Gaia € una provocazione. Provocail pensiero, abbatte le divisioni disciplinari, scuote la
filosofia. Perché le questioni che essa pone sono inscindibilmente ontologiche, epistemologiche e politiche:
un intreccio in cui tutti i confini sfumano; non solo quelli trai saperi ma anche quelli tra umano e non umano,
organico e inorganico, natura e cultura.

Con questa sfida si sono recentemente cimentate due filosofe, 1sabelle Stengers e Judith Butler, che hanno
sempre percorso vie di ricerca autonome e, anche sul rapporto uomo/ambiente, adottano approcci distinti.

Eppure, leggendo le loro ultime pubblicazioni, le parole dell’ una sembrano trovare un’ eco singolare nelle

pagine dell’ atra. Una parola, in particolare, risuona nei pensieri di entrambe: «alleanza».

Lanozionericorre nel titolo di un’importante opera di Judith Butler, L’ alleanza dei corpi (Nottetempo 2019),
che riflette sulle forme di resistenza alla precarizzazione, nonché nel suo ultimo libro edito in Italia, Due
letture del giovane Marx (Mimesis 2021) acuradi Didier Contadini. Maricorre anche nel titolo del volume
che, esattamente cinquant’ anni fa, diede lafama a I sabelle Stengers, il celebre La nuova alleanza, scritto col
premio Nobel Ilya Prigogine. E ricorre ancorain un piu recente libro della stessa autrice, risalente al 2008 e
pubblicato quest’anno in italiano col titolo Nel tempo delle catastrofi. Resistere alla barbarie a venire
(Rosenberg & Sellier) acuradi Nicola Manghi, che firmaun’ utilissimaintroduzione e una preziosaintervista
finale all’ autrice. Quella parola, insomma, era gia presente nell’ armamentario concettuale di entrambe le
filosofe manei loro ultimi scritti brillain modo singolare, sulla spinta di quella provocazione che ha nome
Gaia. Come se questa ponesse un nodo di problemi abbordabile soltanto attraverso la costruzione di nuove
alleanze; magari, perché no, anche tra autrici apparentemente lontane come Butler e Stengers.

Ma partiamo dall’inizio: chi é Gaia?

Il nome proviene dagli studi del chimico James Lovelock e dellabiologa Lynn Margulis, che negli anni
Sessanta formulano un’ipotesi sull’ omeostasi della biosfera e la battezzano cosi, traendo ispirazione dalla
mitologia greca. Pur mantenendo |’ appellativo, diverso € I’ uso che ne fa Isabelle Stengers nel Tempo delle
catastrofi. La Gaia che emerge da queste pagine non € quella sortadi pianeta-organismo, capace di
autoregolarsi, che le interpretazioni new age hanno finito col sovrapporre al’ originariaintuizione di
Lovelock e Margulis. E non € nemmeno la versione scientifically correct di quella stessaintuizione elaborata
dall’ Earth System Sciences, | approccio interdisciplinare con cui dagli anni Ottanta si studiail nostro pianeta
nei termini dellateoriadei sistemi.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/butler-e-stengers-la-sfida-di-gaia
https://d10.doppiozero.com/enrico-redaelli

LaGaiadi Stengers e piuttosto il nome di un croceviadi forze cieche: un caosmos che abbiamo imparato a
conoscere in tempi di crisi climatica e che, per quanto o si riconosca, ha sempre lanatura di un evento
inaspettato. Pur suscettibile e implacabile, Gaianon si vendica né ci punisce perché non € intenzionale. Non e
riducibile né aun inerte e passivo oggetto di studio (come vorrebbero gli orientamenti antropocentrici che
collocano I’ agency interamente dalla parte dell’ umano) né a una compiuta e definita totalita organica (come
vorrebbero gli orientamenti organicistici che subordinano le parti a tutto sulla base di unafunzionalita
predecisa e presupposta). Gaia € semmai un’irruzione che mette allaprovai nostri quadri teorici e costringe a
pensare in modo diverso. Per esempio, a pensare la Terra come un che di animato senza farne un animale. A
pensarla come qualcosa di pit di un mero oggetto o insieme di oggetti, senza ritrarla romanticamente come
un soggetto. A pensarla come qual cosa che € impossibile dominare verticalmente dall’ alto macon cui si puo
imparare a convivere muovendos per concatenamenti orizzontali; ovvero, sperimentando nuove strategie sul
campo, giocando di squadralocalmente, negoziando di voltain volta confini e pertinenze. Costruendo nuove
alleanze, appunto.



JUDITH BUTLER
DUE LETTURE

DEL GIOVANE MARX

Y MIMESIS / QUADERNI DI TEORIA CRITICA DELLA SOCIETA



Con le medesime questioni ambientali si confronta Judith Butler in Due letture del giovane Marx, seppur in
manieraindiretta, pensando attraverso gli scritti marxiani. Nel primo del due saggi che compongono il
volume, tratto da una conferenza parigina di tre anni fa, I’ autrice offre unalettura dei Manoscritti economico-
filosofici del 1844 di Marx volta a dare molto piu spazio alanaturadi quanto non ne accordino le
interpretazioni tradizionali. L’ obiettivo € smarcareil filosofo di Treviri da ogni forma di antropocentrismo e
rinverdirne (in tutti i sensi) gli strumenti concettuali per metterli a servizio dell’ ecologia. Ne emerge un
Marx prospettivista, per il quale organico e inorganico sono termini correlativi, I’uno I’ombra dell’ altro: e
solo dal punto di vista dell’ organismo umano che la natura inorganica appare tale, ossia— nell’ ottica
marxiana— inanimata. Piu precisamente, € il lavoro umano che, trasformando la natura, la rende una cosa
inerte. Ma attraverso questo lavoro, suggeriscono i Manoscritti, I’individuo diventa consapevole della propria
dipendenza dai processi viventi: tale attivita umana, infatti, € a sua volta resa possibile da una natura animata,
da un contesto di forze materiali senza cui I’uomo neppure esisterebbe.

L e «potenze dell’ animazione», come le chiama Butler, preesistono dunque al lavoro antropico, lo supportano
e ne costituiscono latrama. Sono ovunque e diffuse: I'inerte € solo il resto situato che ogni attivitalocale,
umana o non umana, lasciadietro di sé. Allafine della sualunga disamina, I’ autrice puo concludere che
«quel chetroviamo in Marx, in definitiva, non e larappresentazione di una natura dominata dagli umani, ma
piuttosto quella di creature umane dipendenti dalla naturax». E di questa dipendenza facciamo esperienza ogni
volta che ci mettiamo al lavoro, a partire dalle condizioni particolari e contingenti in cui operiamo.

Vi e qui una prima risonanza con Stengers, ossial’idea che per approcciare lasfidadi Gaias debba partire
non dallateoria, 0 dagrandi proclami, madal lavoro sul campo, da pratiche sempre determinate e
circostanziate. Se infatti € nella prassi — come vuole Butler — che ci scopriamo dipendenti dai processi
viventi, questa dipendenza non va pero intesa come mera passivita, bensi come interrelazionalita: ogni cosa e
legata a ogni altra cosain concatenamenti locali che producono equilibri precari. Riconoscersi come parte di
guesti concatenamenti eil primo passo per piegarne la direzione, trovare nuove sinergie, creare o trasformare
legami. Qui la seconda risonanza con Stengers. si diventa soggetti davvero efficaci nell’ azione — sembra
suggerire Butler — solo dopo essersi spogliati da ogni presunzione arcontica, da ogni sogno di manovrarei
processi naturali in modo pianificato e unidirezionale. Se immaginiamo Gaia come una grande Naturaferita,
sortadi Madre terramalatala cui curarichiede una Soluzione con la «s» maiuscola, non possiamo che
sentirci impotenti e restare paralizzati. Se invece intendiamo Gaia come un evento, che si daqui e orain
processi determinati e in connessioni circostanziate, allora un piccolo gesto puo fare la differenza.

Nel libro Bergson (Feltrinelli 2021) Federico Leoni, traendo spunto dal filosofo francese, delinea una
«microeticadel concatenamenti» che troverebbe concordi le due autrici. Nella concezione bergsonianala
natura é continua, tutto comunica con tutto. Ma questa comunicazione, osserva L eoni, procede per grumi, per
agglomerazioni. L’ attivita della natura organica— direbbe Butler lettrice di Marx — sedimenta minuscoli
depositi inorganici che localmente fanno catena, |e potenze dell’ animazione lasciano dietro di sé piccoli
coaguli di resti inanimati, che aloro volta diventano materiadi altri processi animati. Tali concrezioni
interlacciate, coi loro microequilibri, non costituiscono mai un tutto (la Natura) ma neppure sono riducibili a
unamerasommadi parti autonome e indipendenti I’ una dall’ altra. E trale pieghe di queste nicchie, e
agglomerati di nicchie, che bisogna lavorare di «alleanza», sperimentando nuove inflessioni, riarticolando
malfunzionamenti, disassemblando e riassemblando. Ci si addestra cosi a una microetica, scrive Leoni,
«incentrata non sugli esseri masui circuiti in cui gli esseri si producono e si concatenano, non sulle cose ma
sui loro dintorni e sulle loro periferie, non sugli oggetti ma sulle linee del loro divenire e sugli incroci di



queste linee».

Optare per una microetica orientata ai processi, in grado di interagire con loro e apprendere da questa stessa
interazione, comporta anche rimodellare la posizione dell’ intellettuale e I’ uso del pensiero critico. Quale
ruolo spetti a quest’ ultimo nel rapportarsi a Gaia € un nodo sul qualei duelibri di Butler e Stengers sembrano
divergere. Come Bruno Latour in un altro volume dedicato alla questione ecologica (Essere di questa terra,
Rosenberg & Sellier 2019), anche Isabelle Stengers nel Tempo delle catastrofi guarda con sospetto
I’intellettuale che dall’ alto denunciai mali del mondo, a partire da quelli climatici, e demolisce con laclava
supposte verita esaurendo il proprio compito nell’ esercizio dellacritica. Apparentemente opposto e il grande
elogio della critica che invece Butler tesse nella seconda delle sue Due letture del giovane Marx. In redtale
due posizioni nascondono una piu profonda consonanza.

Dauna parte, Stengers scrive che «non s tratta di contestare |’ utilita della critica né la sua necessita, quanto
piuttosto la sua identificazione con un rimedio, vale a dire anche la sua trasformazione in un fine in sé». Ben
venga, invece, il pensiero critico laddove e a servizio della prassi, come nell’invito dell’ autrice a «fare
attenzione» e afarsi «utilizzatori», invece che meri utenti, non lasciando soltanto agli esperti laformulazione
delle domande e dei problemi.

D’ dtra parte lacritica che Butler difende non € una mera distruzione di oggetti (supposti naturali) o di verita
(supposte universali), ma, come lel stessa chiarisce citando Benjamin, una «formaradicale di interazione con
gli oggetti». Non il gusto della denunciafine a se stessa, ma un diverso modo di interagire: sciogliere per
riannodare diversamente. |11 pensiero critico & fecondo, sembrano dunque dire le due filosofe, laddove é inteso
come creazione di concatenamenti. Due diverse voci, un intento comune: tessere nuove alleanze.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ISABELLE STENGE|

atastrof

\ — RESISTERE ALLA BARBARIE A VENI



