
 

Max Ernst: collage, testi e visioni 
Aurelio Andrighetto
21 Settembre 2021

Come allargare “la parte attiva delle capacità allucinatorie dello spirito”? Lo spiega l’artista dadaista e
surrealista Max Ernst in Au-delà de la peinture, una raccolta dei suoi scritti pubblicata a Parigi nel 1937 e ora
tradotta per il pubblico italiano insieme ad altri testi critici e letterari ormai introvabili (Max Ernst, Riga 42, a
cura di Elio Grazioli e Andrea Zucchinali, Quodlibet, Macerata, 2021; Rigabooks). Le tecniche adottate da
Ernst sono due. La prima è il frottage, un’antica tecnica grafica che l’artista riscopre e sviluppa
pittoricamente con la “raschiatura di colori su un fondo precedentemente colorato e situato su una superficie
inuguale” (pp. 57-58). 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/max-ernst-collage-testi-e-visioni
https://d10.doppiozero.com/aurelio-andrighetto
https://www.quodlibet.it/catalogo/reply/hJBxqt0EKCgd0THkN5u4ftaw9ppYEfyHzoziwCLacbdJ5OqyoIhuf7aX8OMQ-OaT7cfc4GRmSg-C_bZ1r0sTZz3_bRUIam7r_0mO_QGE5aBWomYtLIhil7g1L20S9ouSY0XUkvWdxDDMHdtAYcAQ46aehG4dqDGvYM5mr10nMgNq0bjUO9L_lETW2iNgsHlF/p1
https://www.quodlibet.it/catalogo/reply/hJBxqt0EKCgd0THkN5u4ftaw9ppYEfyHzoziwCLacbdJ5OqyoIhuf7aX8OMQ-OaT7cfc4GRmSg-C_bZ1r0sTZz3_bRUIam7r_0mO_QGE5aBWomYtLIhil7g1L20S9ouSY0XUkvWdxDDMHdtAYcAQ46aehG4dqDGvYM5mr10nMgNq0bjUO9L_lETW2iNgsHlF/p1
http://www.rigabooks.it/index.php?idlanguage=1&zone=8




Max Ernst, Forest and Sun, 1931. Frottage su carta. Museum of Modern Art, New York / Max Ernst, La
Forêt, 1927-28. Raschiatura di colori (grattage). Collezione Peggy Guggenheim, Venezia.

 

La seconda è il collage, che consiste nell’accostare elementi figurativi tra loro incongrui allo scopo di
scatenare le facoltà visionarie. È evidente che la “successione allucinante d’immagini contradditorie” (p. 63),
che contraddistingue il collage surrealista, non ha un rapporto con il papier collé cubista. 

 

 





Max Ernst. Die Chinesische Nachtigall, 1920. Carte stampate, tagliate e incollate. Contributo di Ernst per il
libro Dadaglobe progettato da Tristan Tzara. Musée de Grenoble. 

 

André Breton individua nei processi psichici attivati da questi accostamenti inusuali “il funzionamento reale
del pensiero” (Manifesto del Surrealismo). Così anche Louis Aragon (La peinture au défi). Ernst è alla
ricerca di un nuovo linguaggio che liberi il pensiero dalle idee fisse che lo imprigionano, come teorizza Max
Stirner in L’Unico e la sua Proprietà, un saggio sulla libertà dell’individuo dagli schemi ideologici e
religiosi, che l’artista aveva letto in gioventù condividendone la tesi. Ernst adotta una tecnica per liberarsi da
questi schemi: accosta immagini tra loro incongrue con esiti surreali. Questa tecnica ha dei precedenti.

 

 

Max Ernst, La femme 100 têtes, capitolo terzo, 1929. Éditions du Carrefour, Parigi / Jean-Ignace-Isidore
Gérard detto Grandville, Un animal dans la lune, 1840. Vignetta tratta da Fables de La Fontaine. Tome III,
Bibliothèques de Nancy.

 

Jean-Ignace-Isidore Gérard detto Grandville è segnalato da Charles Baudelaire come creatore di atmosfere
surreali: “Quando mi inoltro nell'opera di Grandville, avverto un certo malessere, come in un appartamento
dove il disordine sia sistematicamente organizzato, dove cornicioni assurdi si appoggino sull'impiantito, dove
i quadri si presentino deformati da espedienti ottici, dove gli oggetti si feriscano obliquamente con gli spigoli,
dove i mobili tengano i piedi per aria e i cassetti si conficchino invece di aprirsi” (Quelques caricaturistes
français, Michel Lévy Frères, Parigi, 1868). Baudelaire individua nella giustapposizione di immagini tra loro
discordanti e incongrue la follia metodica di Grandville, che sarà anche quella di Ernst (Giuseppe Montesano,
postfazione a Max Ernst, Una settimana di Bontà. Tre romanzi per immagini, Adelphi, Milano, 2007). Le



capacità allucinatorie vengono eccitate dall’accostamento d’immagini contradditorie nel contesto di un
disordine “ragionato” dei sensi.

 

 





Max Ernst, Une semaine de bonté, quarto quaderno, 1934, Edizioni Jeanne Bucher, Parigi.

 

Ernst fa sua la dichiarazione di poetica che Arthur Rimbaud enuncia nella lettera inviata a Paul Demeny il 15
maggio 1871 (A. Rimbaud, Opere, Feltrinelli, Milano 1993, pp. 141-147). Il poeta si fa veggente mediante
uno sregolamento “immenso e ragionato” di tutti i sensi per giungere all’ignoto: “Egli giunge all'ignoto e
quand’anche, sbigottito, finisse col perdere l'intelligenza delle proprie visioni, le avrebbe pur viste!”. Il poeta
veggente vede senza pensare, o pensa in un altro modo attraverso immagini suscitate dallo sregolamento di
tutti i sensi? Se pensa, non sarebbe comunque lui a farlo ma un altro al posto suo. Il 13 maggio 1871 (due
giorni prima della lettera inviata a Demeny) scrive al suo professore Georges Izambar: “È falso dire Io penso
si dovrebbe dire Mi si pensa. – Scusi il gioco di parole: IO è un altro”. Il tema dello straniamento (“Je suis
l’autre” scrive Gérard de Nerval sotto il suo ritratto inciso da Eugène Gervais nel 1854) ricorre anche in
Ernst: “giunsi al risultato di assistere come spettatore alla nascita di tutte le mie opere, a partire dal 10 agosto
1925, giorno memorabile della scoperta del frottage” (p. 58). 

 

 

Max Ernst, La femme 100 têtes, capitolo quarto, 1929. Éditions du Carrefour, Parigi.

 

Ernst “sente e palpa” l’ignoto con una lucidità che appartiene ad un altro. Come Rimbaud, ciò che pesca da
laggiù si presenta anche in forma di profumo, suono e colore (Rimbaud è attratto dal sonetto
Correspondances di Baudelaire, considerato uno dei manifesti della poetica simbolista). Nelle due terzine del
sonetto, Baudelaire insiste sulle sensazioni olfattive provocate da alcune sostanze: “l’ambra e il muschio,



l’incenso e il benzoino”. 

 

 

Nel disordine dei sensi, attraverso il quale si giunge all’ignoto, le percezioni ordinarie si mescolano ad altre,
che con la veggenza vera e propria hanno un rapporto molto stretto. La psicologia le fa rientrare nel novero
delle allucinazioni, ma come si spiega la sensazione olfattiva che ha sconcertato una mia amica? Avverte un
odore di plastica bruciata e, preoccupata, verifica tutti i contatti elettrici girando da una stanza all’altra del
suo appartamento milanese, ma non trova nulla di anomalo. La percezione olfattiva persiste finché la figlia la
chiama telefonicamente per informarla di un cortocircuito, appena avvenuto nella sua abitazione a Toronto.
In questo caso non si tratta di percepire come reale ciò che è immaginario (questa è la caratteristica
dell’allucinazione) perché il fatto, avvenuto a una distanza di 6.633 km, è reale. L’interpretazione psicologica
di queste percezioni lascia in ombra delle aree inesplorate dalle scienze umane, nelle quali girovagano come
bestie selvatiche l’arte e la poesia. “Perdere l'intelligenza delle proprie visioni” è una condizione più vicina a
quella degli sciamani in trance, che a quella dei nevrotici sdraiati sul sofà dell’analista. Ernst eccita le
capacità allucinatorie dello spirito con le tecniche visive del collage, del frottage e del suo adattamento ai
mezzi della pittura (raschiatura).

 





Max Ernst, Une semaine de bonté, terzo quaderno, 1934, Edizioni Jeanne Bucher, Parigi. 

 

Il collage può anche essere verbale. Ernst realizza delle opere in cui combina testo e immagine per dar forma
a un genere particolare di narrazione: il romanzo-collage, che ha un debito con il romanzo visivo Another
World pubblicato da Grandville nel 1884, e un credito con il cinema.

 

Nel saggio pubblicato nel numero di Riga (Dal collage di Max Ernst all’animazione cut-out di Jean
Desvilles: trasporre in film Una semaine de bonté, ou les sept élément capitaux, 1934-1961) Arnaud Maillet
analizza il rapporto tra il romanzo-collage e il cinema di animazione, evidenziando come gli elementi surreali
si trovino “dentro la realtà, non da un lato o sovrapposti” (p. 301). La tesi di Maillet si basa su quanto
dichiara Breton nel Secondo manifesto del Surrealismo a proposito del surreale trovato nella realtà. L’altro
mondo è una forma di questo stesso mondo, rivelata dall’“incontro fortuito di due realtà distanti su un piano
non corrispondente” (Ernst, Au-delà de la peinture – Oltre la pittura, p. 61).  

 

Nei romanzi di Haruki Murakami assistiamo spesso ad analoghi incontri fortuiti, che rivelano un lato
nascosto della realtà. In un’intervista rilasciata a Deborah Treisman e pubblicata in The New Yorker il 27
agosto 2018, il narratore nipponico dichiara: “più cerco di scrivere della realtà in modo realistico, più il
mondo irreale invariabilmente emerge […] Proprio di fianco al mondo in cui viviamo, quello che ci è
familiare, c’è un altro mondo di cui non sappiamo nulla”. Murakami fa emergere l’irrealtà che si trova nella
realtà attraverso la scrittura di romanzi, Ernst attraverso le tecniche del collage (visivo e verbale), del frottage
e del grattage (la raschiatura).

 

Max Ernst, Europe After the Rain, 1940-42. Olio su tela. Wadsworth Atheneum Museum of Art di Hartford,
fondo della collezione Ella Gallup e Mary Catlin.

 

Il numero di Riga esamina la vasta produzione visiva e testuale dell’artista con numerosi saggi, alcuni dei
quali scritti per l’occasione. Tra questi segnalo quello di Elio Grazioli (Luoghi comuni), che riflette sulla
dialettica tra nascondere e svelare nella finzione. Il fingere è assunto come paradigma utile anche per
comprendere le strategie di appropriazione utilizzate dalla postfotografia. Grazioli estende al mezzo



fotografico la funzione svolta dagli espedienti tecnici di Ernst che, come spiega Werner Spies nel saggio
L’origine, come un’eco lontana…, costituiscono: “un sottile sistema che si limita a citare ciò che già esiste”
(p. 99). 

 

 

Tra le novità segnalo anche il saggio di Riccardo Venturi (Max Ernst geologo), che analizza un modo di
essere artisti nel XX secolo, quello dalla non-contemporaneità o dell’incontemporaneità. Mettendo a
confronto “temporalità abissalmente lontane”, nelle scienze naturali così come nell’arte del XX secolo,
Venturi ipotizza un dialogo tra preistoria e arte contemporanea, portando a sostegno della sua tesi

una dichiarazione del biologo Stephen Jay Gould a proposito del ruolo che le illustrazioni della vita
preistorica hanno avuto sulla sua formazione scientifica (p. 380). Insieme a Niles Eldredge, Gould è autore di
una teoria evolutiva detta degli equilibri punteggiati o intermittenti, spesso erroneamente confusa con quella
saltazionista di Richard Goldschmidt. Cambiamenti improvvisi, che interrompono lunghi periodi di stasi,
aprono voragini tra una specie e l’altra, tanto da far pensare all’ornitologo Walter Block che il concetto di
specie biologica non abbia dimensioni temporali. 

 

Su un ripiano della mia libreria ho accostato al numero di Riga il saggio di Emanuele Garbin
Palaeontographica. Il disegno e l’immaginario della vita antica (Quodlibet, Macerata, 2016), dedicato alla
rappresentazione grafica della materia fossile, un libro sul rapporto tra disegno, biologia e discesa nelle
profondità (vedi la mia recensione qui). Il disegno che tende all’impronta e quindi anche il frottage, richiama
l’esperienza primaria del contatto con la materia e con la sua oscurità. 

Le “foreste ancora inesplorate del frottage” (p. 65) sono fossili quanto la radiazione cosmica di fondo
(CMB), che oggi osserviamo attraverso telescopi spaziali, ma che è stata emessa miliardi di anni fa. La
veggenza di Ernst sembra avere con il tempo un rapporto particolare, forse anche con lo spazio che si contrae
in una frazione di tempo, con l’istante in cui il senso dell’olfatto copre inspiegabilmente una distanza di
6.633 km. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/disegni-degli-abissi
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





