
 

Adania Shibli, una storia di violenza dissepolta 
Maria Nadotti
7 Giugno 2021

Che cos’è un “dettaglio minore”? In psicoanalisi è ciò che può schiudere l’universo dell’inconscio
individuale, la feritoia da cui entra la lama di luce, il punto d’accesso al non dicibile.

 

In storia, come affermava la narratrice e storica algerina Assia Djebar, è proprio il dettaglio minore a rivelare,
riportandolo alla coscienza, l’ineffabile, il rimosso, ciò che è stato sepolto per sempre. Djebar parlava del
lutto delle donne algerine, murate nel sudario del silenzio e di un’amnesia imposta e autoimposta. Per loro il
dettaglio minore poteva essere un cucchiaino di latta ritrovato nella cenere di un bivacco del maquis. Quel
cucchiaino, veicolo materiale di una memoria affettiva soffocata e tuttavia non spenta, poteva fare da esca al
ricordo, all’espressione del lutto, al pianto, al dolore che, verbalizzato, libera e restituisce il respiro.

 

Nella critica d’arte il dettaglio minore, il nonnulla che sfugge all’osservazione perché apparentemente
insignificante, è quello che permette di distinguere il falso dall’originale, la copia dal quadro autentico.
L’evidenza, in altre parole, tradisce la verità, distrae, distoglie, semplifica invitando lo sguardo a posarsi qui e
non lì, a non fare connessioni, a non interrogarsi. L’unghia o il lobo dell’orecchio – ricordate Freud, Morelli e
la nascita del paradigma indiziario? – può dire di ciò che è ed è stato più di un volto e la corteccia di un
albero più di un intero paesaggio.  

 

La scrittrice Adania Shibli, di origini beduine e palestinese “dell’interno” – come sono chiamati i discendenti
dei palestinesi che nel 1948 rimasero a vivere nel neonato stato di Israele, stranieri o cittadini di minor grado
nella loro terra – ha intitolato così, Un dettaglio minore, il suo nuovo romanzo (tradotto dall’arabo, con
acutezza visiva e acustica, da Monica Ruocco, La Nave di Teseo 2021). Mettendo a tema, fin da quel fuori
testo che è il titolo di un’opera, la natura e il movente della sua narrazione: una ricostruzione innescata da
un’identificazione e da un impulso “narcisistico” a connettere, fondata su prove non rappresentative, bensì
indiziarie.  

 

Tutto nasce da una vicenda reale e dal caso. L’autrice – io narrante, se pur mai dichiarato, della seconda parte
di un romanzo simmetrico fin nel numero delle pagine – si imbatte in un cupo fatto di cronaca risalente
all’agosto del 1949, per la precisione al 13 del mese di agosto di quell’anno. Quel giorno una ragazza beduina
– l’unica sopravvissuta del suo clan? –, catturata e stuprata per giorni da un gruppo di soldati delle Forze di
difesa israeliane, viene uccisa e sepolta nelle sabbie del deserto del Negev. Non serve più e puzza. Puzza di
dromedario e benzina, odore animale e minerale, non umano, da cancellare. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/adania-shibli-una-storia-di-violenza-dissepolta
https://d10.doppiozero.com/maria-nadotti


Quello stesso giorno, venticinque anni dopo, il 13 agosto del 1974, su quel medesimo suolo, viene al mondo
Shibli.  

 





 

Eco, ritorno, rispecchiamento. Fissità del tempo. Ripiegarsi su di sé della Storia in uno spazio dove “tutto è
immobile, tranne i miraggi”. Dove, su ogni cosa, regna altissimo il silenzio, rotto dal latrato di un cane
(quello della giovane uccisa? Quello che annuncia una morte a venire?) Esiste, può esistere la dimensione
temporale in una geografia che si è costruita sul lento, indiscusso avanzare delle ragioni del più forte e sulla
logica imperturbata della ripetizione? Il dettaglio minore di Shibli irrompe proprio qui, in quella presunta
non-cesura che è la riproduzione dell’identico. 

 

Psicoanalisi e storia e una scrittura rigorosamente ossessiva al servizio di due personaggi, opposti e
complementari, destinati a non incontrarsi se non nel territorio misterioso della memoria genetica di chi
scrive. Shibli chiama 1 e 2, senza aggiungere altro, le due parti del suo romanzo, consegnando a chi legge
l’attrito e l’attrazione dei corpi e la violenza agita e subita in un paesaggio che è esso stesso puro e sensibile
corpo ferito.

 

1.In una “prima parte” solo illusoriamente cronologica, un uomo, un ufficiale dell’esercito israeliano, satura
la scena attraverso una terza persona glaciale e potentissima, forense. Di sé quest’uomo sa dire solo
attraverso i gesti del comando e i sintomi di un corpo in putrefazione. Il suo regime è quello dell’afasia e
dell’inerzia emotiva.

 

2.Nella seconda – sempre che si possa definire successiva la mise en abyme disegnata da Shibli – una donna,
palestinese della diaspora e ricercatrice, entra in scena attraverso una prima persona ansiogena, incalzante e
tuttavia altrettanto necroscopica. Anche lei è puro sintomo, fisico e psichico, ma sa e sa parlare di sé, di sé in
un territorio invaso e sfregiato.

 

Due, inscindibili, anamnesi psichiatriche. Due tagli. Due punti di vista e di osservazione. Due narrazioni
fortemente soggettive per crearne una sola o una terza, affidata a lettrici e lettori, chiamati con durezza e
furore ad assumere il ruolo di osservatori, di testimoni e di giudici. A legarle, quell’evento banale e per
definizione muto che è la coincidenza, richiamo inudibile se non in uno stato di tensione e di attenzione
particolari. Chi lo coglie non ha via di scampo: ogni segno, ogni impronta si trasforma in geroglifico da
decrittare, in tessera di un mosaico esploso.

 

Mentre scrivo queste righe, a Gaza e in Cisgiordania – la Palestina in estinzione anche come nome di luogo –
il copione si sta ripetendo. Israele la chiama difesa, ma i suoi sono atti di offesa, pianificati, spavaldi,
impuniti. Shibli, come forse prima di lei solo gli scrittori palestinesi Ghassan Kanafani e Mahmud Darwish,
ha saputo restituire al suo paese quella “memoria per l’oblio” di cui noi non sembriamo capaci. 

 

Per sapere che un dromedario è “bianco cieco da un occhio [e] che porta due otri, uno pieno d’olio, e l’altro
di vino”, ci ricorda l’autrice, non è necessario che tu l’abbia rubato all’uomo che l’ha perso. Si tratta di
rivelare come hai fatto a descrivere un animale che non avevi mai visto, di elencare i piccoli e semplici
dettagli, gli indizi minuti, che ti hanno permesso di immaginartelo: “le tracce irregolari sulle sabbia, alcune
gocce d’olio e di vino colate dagli otri a causa della sua andatura claudicante e un ciuffo del suo pelo caduto



per terra”.

 

La storia non è forse un atto di immaginazione, la capacità di riempire le lacune lasciandole a vista? Come si
fa, con delicatezza e rispetto, restaurando un affresco o un arazzo logorati dalle intemperie e dall’esposizione
alla luce. Ma in Palestina la Storia non riesce a coincidere con il passato.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

