DOPPIOZERO

Decontaminarele memorie

David Bidussa
5 Giugno 2021

Decontaminare le memorie di Alberto Cavaglion e un libro che si pone molti obiettivi: alcuni piu diretti e
manifesti, altri piu profondi. Credo che siaun testo “palestra’ su cui convengafermarsi e sulle cui proposte
prendere le misure, non tanto di cio che abbiamo davanti, ma come spesso capita negli esercizi che implicano
un rapporto con lamemoria, di cio che abbiamo alle spalle.

| giorni dellamemoria, dice Cavaglion, sono datempo in crisi. Prendiamone uno per tutti: il 27 gennaio.
Quello del 27 gennaio éin crisi per i contenuti, per le modalita. Lo € perché non corrisponde a un progetto
culturale (aggiungo io) o forse semplicemente perché e fondato su un principio “altruista’: quello di riflettere
sui morti provocati in tempi precedenti, credendo che quella pratica di rievocazione sialaterapiadi uscita. In
ogni caso |o € come progetto: intolleranza, odio, antisemitismo, razzismo sono in crescita e quella giornata,
che spesso e una settimana, talvolta un mese, non e capace di arginarli.

In realtd, ma questo lo scriveva gia molti anni fa Giovanni de Luna, quel calendario fondato sul dolore non
consente di pensare un progetto, di declinare un futuro, ma spesso si accontenta di riscrivere il passato. Come
tale non parla, ma solo urla, o invoca attenzione. Manon si costruisce nessunareligione civile, nessun patto
di futuro su qualcuno che costantemente rivendica la centralita della propria memoria di dolore.

Come s fadunque memoria e allo stesso tempo, come s ritrovano i luoghi, gli oggetti, le storie, le tracce, in
brevei contesti e paesaggi di quelle memorie, sussurrate, consumate, spesso anche declassificate e
accantonate?

All’inizio, scrive Cavaglion, stal’ attenzione verso i luoghi secondi, o minori, comunque quegli spazi densi di
storia, ma che spesso sono rimasti muti o che alungo sono stati trascurati. Per ritrovarli occorre trovare le
parole, i gesti, di coloro cheli hanno attraversati, ma spesso di coloro che poi ci sono tornati, fisicamente o
anche con le parole, con la creativita artistica. E dungue non solo le persone, ma anche

laletteratura, I’ arte, i documenti.

Non solo. Insiste Cavaglion che occorre non entrare direttamente nel luoghi, mafermarsi sulla soglia per poi
farsi accompagnare e capirneil senso. Qui Cavaglion s riferiscein particolare alla didattica e alle scuole:
«non servono studenti con il trolley che viaggiano verso Auschwitz», ma persone con un percorso
conoscitivo e per cosi dire spirituale costruito sui testi che ci sono arrivati.

La proposta e dungue quella di dare forma a una possibile «ecologia della memoria» che mette a confronto
paesaggio naturale e paesaggio o memoria dell’ uomo. In questo, per esempio, rientralariflessione che
Cavaglion propone a partire da Gli aquiloni di Roman Gary e soprattutto intorno al’idea di museo chelo
accompagna. Un’idea di ripensare il racconto della storia, spiega Cavaglion (ma questa prima bozza di
riflessione Cavaglion |’ aveva anticipata alcuni mesi fain un’audio conferenza coinvolgente che si puo
ascoltare qui), offre |’ occasione di ripensare oggi ai cosiddetti luoghi di memoria: i memoriali, i musei della
storia contemporanea, della Shoah, del fascismo.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/decontaminare-le-memorie
https://d10.doppiozero.com/david-bidussa
https://www.addeditore.it/catalogo/decontaminare-le-memorie/
https://www.feltrinellieditore.it/opera/opera/la-repubblica-del-dolore/#descrizione
https://moked.it/blog/2020/06/02/la-lezione-degli-aquiloni-di-gary/

Suggestione interessante, ma che nella memoria del XXI secolo non limiterei ad Auschwitz; percio direi:
cosa € oggi andare a Budapest: quale memoria vediamo in scena? Oppure che cosa € andare non solo a
Varsavia sulla soglia dello spazio urbano di dove si trovavail ghetto? E allora perché, se vogliamo capire che
cosa sia quel mondo scomparso che ci ha documentato fotograficamente da Roman Vishniac un attimo prima
dellaeclissi, non andare a fare un percorso che porti le persone sui molti luoghi della presenza ebraicain
Polonia (e non solo dei luoghi dello sterminio) per cercare di capire cosa e “un mondo scomparso” e non solo

dove quel mondo € stato ucciso, sterminato o bruciato?

E ancora siamo certi chei viaggi di memoria siano solo con il trolley e non ci siano percorsi didattici, di
emozione dove entrano in gioco anche altri fattori (per chi volesse approfondire al cune suggestioni le puo
trovare in un volume curato da Bruno Maida e Elena Bissaca che prova a raccontare non solo delle
esperienze di viaggio di memoria, ma anche gquale pedagogia e connessa con quel tipo di attivita). Appunto
perchéi viaggi di memorianon siano (ein alcuni casi gianon sono) “studenti con il trolley”, bensi esperienze
in cui le emozioni diventano anche alfabeti per costruire linguaggi di consapevolezza e non solo particelle
staccate di atti che poi restano “senza storid’. In quelle pratiche e in quelle esperienze, come auspica e chiede
giustamente Cavaglion, sono gia state attivate le parole della | etteratura o dell’ arte, e non solo. Accanto e
spesso prevalente, un serio lavoro riflessivo avviene non sui film integrali, masu clip di “immagini in
movimento”, ovvero su “sequenze’. Perché appunto sono le sequenze o le unita di narrazione filmicaa
promuovere emozione, azione, reazione, riflessione e poi arestituire deliberazione, crescita, inquietudine.

Cavaglion presenta dei percorsi della memoria che riguardano le persecuzioni degli ebrei da parte dei fascisti
e dei nazisti, ma parla anche di come quella memoria (ma anche atre storie collegate con quelle storie perché
i luoghi ei temi della memoria sono tanti) sono state raccontate nel tempo, di come i paesaggi S sono
modificati senza cancellare la contaminazione che li ha colpiti.

Dunque i luoghi della memoria. Un’ espressione che quando compare a meta degli anni’ 80 hail pregio di
innovare la sensibilita degli storici e di fornire nuove strade di riflessione.

Insieme di avvicinare le inquietudini e le passioni degli storici alladimensione civile di un pubblico che
avverteil bisogno di racconto storico e, insieme, il disagio di una storia paludata, ingessata, santificata. Una
storia che soprattutto identifica con i soggetti forti (gli eroi, i protagonisti...) manel cui racconto non le
persone non si trovano e dunque lentamente avvisano come estranea, perché il proprio mondo non compare
mai trova cosi come sono sotto traccia le relazioni tra persone, la storia del paese e del villaggio. C el
mondo alto in quelle storie, manon la sua“vita’.

Quaranta anni dopo, a che punto silamo?, si chiede Cavaglion.

E s risponde dicendo che anche i luoghi della memoria non sono inquieti, che inquieta continua ad essere
una sensazione di estraneita, che nel frattempo, proprio perché non si riconosce nella memoria celebrata,
resta tale anche quando celebra e ricorda | e vittime vere. Percio va atrovare “conforto e rifugio” in altre
memorie, nella controstoria, nellastoriadi chi alora eradalla parte del torto, e che oggi riprende ed esercita
fascino, perchéil paradigma vittimario trionfante non consente crescita, ma solo consolazione.

Un paradigma che prima ancora che nellamemoria vince nella satira, oggi, il linguaggio dissacrante che e piu
forte tragli affascinati del suprematismo o dei nuovi radicalismi di destra, piuttosto che nel pensiero
riflessivo democratico che stenta atrovare le forme radicali di dare consistenza e profilo alle inquietudini e
che dunque rischia di regalarle completamente a quel radicalismi che quaranta anni fasi diceva che “stavano
nelle fogne’.


https://www.amazon.it/Vanished-World-Roman-Vishniac/dp/0140099158
http://mimesisedizioni.it/noi-non-andiamo-in-massa-andiamo-insieme.html#yt_tab_products1

Come se ne esce? Certamente seguendo varie suggestioni e percorsi che Alberto Cavaglion suggeriscein
guesto suo libro, e che considero necessarie, anche se a mio avviso aprono un percorso che va ancora
costruito piu che consegnarci una cassetta definita di strumenti, di tecniche, di procedure. Provo a spiegare
perché.

Prima una breve considerazione preliminare intorno al processo di cio che chiamiamo memoria

“11 capo dei coppieri non si ricordd di Giuseppe, lo dimenticd”. E un verso del testo biblico che mi ha sempre
inquietato. Si trovain Genesi, cap. 40, v.23, laddove il testo chiude la storia della interpretazione dei sogni
che Giuseppein prigione faa coppiere e al panettiere del faraone.

Latradizione dei commenti ha come regola che laripetizione nel testo biblico non & unariconfermama
chiede a suo lettore di capire la differenza, comunque di incrementare i significati. Perché Dio non sprecale
sue parole e dunque se apparentemente ripete, € perché chiede al suo lettore/auditore di spiegare aumentando
la dimensione del significato. Percio mi chiedo: non bastava dire che lo dimentico? Perché é scritto anche
“non s ricordd” ? E mi rispondo: Perché |’ oblio non € mai solo |’ effetto di un processo naturale (“1o
dimenticd”), maanche di un atto volontario (“non si ricordd”). Cosi anche per lamemoria: non € solo cio che
non dimentichiamo, ma anche cio che decidiamo di ricordare.

Perché e importante questa distinzione? Perché a mio avviso le politiche della memoria non sono riparative,
ma sono invece deliberative. Ricordare non e sapere ma €, soprattutto, decidere, scegliere e, auspicabilmente,
raccontare il profilo del percorso che hamosso, motivato, e allafine assunto formain quell’ atto. Non



necessariamente per correggere o integrare, ma perché quella sceltadice del profilo culturale di chi agisce.
Ovvero mette a nudo le sue motivazioni.

Qui credo stiauno dei punti che stanno a cuore a Alberto Cavaglion. Per questo introduce la categoria di
«quarto paesaggio» che elabora riprendendo lariflessione avviata da Gilles Clemet nel suo Manifesto del

terzo paesaggio.

Spiega cosi Cavaglion:

«lI primo paesaggio e quello della natura incontaminata, non toccata dall’ intervento dell’ uomo. I secondo e
il paesaggio delle arti figurative, della pittura, della poesia, dellaletteratura. Con «terzo paesaggio» Clément
intende i «luoghi abbandonati dall’ uomo» i parchi e leriserve naturali, le grandi aree disabitate del pianeta,
ma anche spazi piu piccoli e diffusi, quasi invisibili come le aree industriali dismesse dove crescono rovi e
sterpaglie; le erbacce al centro di un’ aiuola spartitraffico. Tali sono stati per lunghi anni i luoghi abbandonati
dove si € commesso un crimine, un eccidio, una strage, spazi nascosti dove innocenti sono stati reclusi per
viadei loro orientamenti politici o per laloro diversita. Questalaragione che ci induce aimmaginare per loro
la definizione di “quarto paesaggio” ».

Lanozione di “quarto paesaggio” muove dungue dalla condizione preliminare di «luoghi abbandonati», a
partire da un criterio che I’ ecol ogia storica ha fatto suo da tempo: quello per cui il paesaggio non € piu
espressione delle relazioni trala societa e I’ ambiente naturale, bensi quello delle relazioni trail presente e
I’ eredita del passato, soprattutto laddove quell’ eredita sia spesso un luogo mentale taciuto, o silente.

Partendo dal fatto che il paesaggio, come del resto |o spazio, somiglia sempre piu spesso a quelle locande
dove si trova solo cio che uno vi porta, si trattaallora di costruire un diverso percorso, per cui aragione la
risposta di Cavaglion e di riscrivere quella condizione ereditata e intervenire per provare a scriverne una
nuova.

Alberto Cavaglion neindicavari in questo suo libro: il destino del «Blocco 21», ovvero del memoriale
italiano di Auschwitz, una storia molto interessante di come non si produca memoria pubblica; VillaEmma;
il campo di Fossoli; lapiazzadove s affacciala Torre della Ghirlandina a Modena, da dove nel novembre
1938 si lancio nel vuoto Angelo Fortunato Formiggini, unafiguradi editore che ha dato I’impronta
all’editoriae all’ideadi libro novecentesco.

Inacuni cas (VillaEmma, il Campo di Fossoli) s trattadi luoghi poi “ritrovati”, maal prezzo di uno sforzo
che non hamolti riconoscimenti o che deve fare un percorso pubblico di riappropriazione.

Ogni voltail problema non é ritrovare lamemoria, ma produrre e rintracciare un filo di storia perduta.

Un’ esperienza che riguarda non la prima generazione, bensi soprattutto la seconda generazione che succede a
un evento traumatico, oppure a un evento che ha marcato definitivamente un prima e un dopo senza che

I attraversamento di quel confine sia stato registrato.

Perché invece venga registrato, non é sufficiente ritrovarlo, oppure riscoprirlo, ma occorre lavorare sul quella
fonte, fare in modo che quellafonte (che sia unatraccia, un percorso riflessivo, un luogo) consenta di
ricostruire una scena, alluda a un gesto, e attraverso quel gesto si vedano relazioni traindividui. Storie di vita,
insomma.

Trai molti paesaggi e luoghi di memoria che Cavaglion propone di «rivisitare» ne scelgo due diversi.
Entrambi hanno a che fare con la costruzione di memoria e riguardano |’ offerta di contenuti per la seconda
generazione, ovvero di coloro che sono nati dalla generazione dei sopravvissuti. Rispettivamente Villa Emma


https://www.quodlibet.it/libro/9788874620487
https://www.quodlibet.it/libro/9788874620487

eil Memorialeitaliano di Auschwitz (o meglio chefino a 2010 s trovava ad Auschwitz ed ora sta
ricomponendosi a Firenze).

VillaEmma, dunque.

Quélladi “VillaEmma”, una storia di salvataggio di bambini nell’ estate del 1943, & una storia che ha stentato
molto ad affermarsi.

Si potrebbe dire che quell’ esperienza di solidarieta e di salvataggio a cui partecipano tutte le figure essenziali
del paese (il maresciallo dei Carabinieri che consente larotturadei sigilli primadel permesso da parte del
Prefetto, il dott. Giuseppe Moreali, sanitario del Comune di Nonantola; poi i sacerdoti del Seminario di
Nonantola che ospitarono buona parte dei giovani; poi i vari mezzadri che ospitarono i ragazzi;

gli artigiani, come il falegname Erio Tosatti che ne ospitd parecchi. Ma La protezione non fu solo ospitalitae
nascondimento, ma anche preparazione di documentazione falsa. Percio i sacerdoti, per esempio don Tardini
e don Beccari per laconsegnadi false carte di identita; lafirmadi Giuseppe Moredli, podestadi Larino [un
comune in provincia di Campobasso, al di ladellaLinea Gustav e dunque impossibile da verificare]; Primo
Apparuti, specialistain strumenti di precisione, che prepara un timbro a secco con lo stemma del Comune di
Larino.

Insommalastoriadi VillaEmmaha molto ache fare con unaideadi villaggio, forse meglio con una «rete di
villaggio». Riguarda certamente un luogo preciso e unaideadi comunita che e propriadell’ Emiliatra Eta
moderna e contemporanea; di una struttura sociale ed economica, in gran parte fondata su un sistema di paese
incui al centro stanno i legami sociali che costituiscono reti di comunita nelle campagne emilianetra‘700 e
“900.

Conta anche molto una tradizione culturale definita intorno alle pratiche sociali del mondo rurale.

In breve, si pud dareil senso di quella storia senza ripercorrere e ricostruire quel quadro che significa definire
unarete, una comunitadi villaggio, una storia di relazioni?

Non dico che quella struttura e quella storia non potevano produrre altro che quello (ritroveremo quel
modello di patto agrario e di sistemadi relazioni di villaggio in gran parte della realta centrale italiana ma
non ritroveremo in quella vasta macroregione fondata sul patto agrario mezzadrile lo stesso tipo di evento). E
tuttavia quel modello e significativo, da non trascurare: racconta molte cose, se «fatto parlare».

Considero oralaquestione del Memoriale italiano della deportazione, pit noto come «Blocco 21», costruito
nello spazio espositivo di Auschwitz negli anni * 70 e rimosso nel 2010 su richiesta del Museo di Auschwitz
perché considerato non rispondente ai criteri espositivi e museali di quel museo.

Nelladiscussione chein Italias sviluppo, molte erano le questioni delicate e complicate. Quella discussione
del Memoriale s risolse allorain unadifesadi ufficio di cio che €’ era, scelta shagliata perché oltre a non
rispondere, evitava di affrontare due tematiche che ancora oggi abbiamo davanti eirrisolte.

Il Memoriale rappresentalasintes eil risultato di unariflessione storica e culturale che ha marcato il
secondo dopoguerra e € entratain crisi negli anni ’ 70. In seconda istanza cio che e emerso da quellacrisi é
unadistinzione e poi un primato dello sterminio ebraico sulla esperienza della deportazione che hariscritto i
criteri e le categorie con cui e stata analizzata |’ esperienzadel Lager.



Il sistema concentrazionario e diventato essenzialmente la macchina dello sterminio e si € perduta o € stata
accantonata larealta del lager come macchina schiavisticadi lavoro. Queste due realta non sono state la
stessa cosa, hanno coabitato nel complesso di Auschwitz, e hanno distinto e definito I’ universo
concentrazionario. Ma distinguere non significa privilegiare, bensi comparare e significa sapere che quelle
diverse realta erano legate da una funzionalita che rispondeva all o stesso principio. Questo presupposto non
possiamo dimenticarlo, né considerarlo un particolare trascurabile.

Si potrebbe osservare come i luoghi di memorialegati allo sterminio non siano dei posti “quieti” dal punto di
vistainterpretativo, anzi concentrino su sé stessi molte conflittualitd, non solo tra esperienze diverse di
deportazione, ma anche tra memorie nazionali e memorie ebraiche. Ci dovremmo chiedere tuttavia perché la
guestione del doppio livello della deportazione, che pure non € meno dirimente in altri contesti nazionali,
produce in Italia un’ esasperazione del confronto tra quelle memorie, rendendol o piu marcato e sofferto.
Taorafino adividerle.

Larisposta pit fondata mi sembra questa: queste due ultime memorie, a di ladi quali agenzie abbiano
trovato a rappresentarle, non hanno compiuto un processo di elaborazione che le riguarda singolarmente e
reciprocamente rispetto alla storia nazionale. Non € cresciutain Italia una consapevol ezza pubblica, ma anche
storiografica, capace di confrontarsi con gli strumenti della comunicazione di massa, in primisle forme
espositive e museali.

Soprattutto non si e definita unariflessione sull’ Italiafascista. L’ Italia fascista continua ad essere un
argomento storiografico trattato dal punto di vista dell’ antifascismo, Non esiste significativamente in Italia
un museo dell’ Italia fascista, capace di descrivere e di affrontare la storiaitaliana e della societaitaliana
durante il fascismo, soprattutto con un fine didattico, in cui trovi uno spazio adeguato e unatrattazione
congrua, la storia delle minoranze (oppresse e represse) e tra queste la storiadegli ebrei in Italiadurante il
fascismo attraverso lalente delle diverse fasi dellaloro presenzanella societa italiana: integrazione e
consenso a regime, il sofferto distacco dopo il varo dellalegislazione razziae, fino ai percorsi del ritorno. In
breve uno o piu luoghi pensati come laboratori, aventi un fine formativo e didattico, rivolti non solo a
mondo della scuola, ma anche rispondenti alla necessita di produrre un’ educazione civica per gli adulti.

Siamo ancora molto lontani da questo in Italia.

Credo che lo sforzo riflessivo di Cavaglion sia anche volto a mettere al centro questo problema che non €,
ripeto, solo una questione relativa alle competenze professionali, ma alla costruzione di una educazione
civica. Che ancoranon ¢’ €. Decontaminare le memorie € anche, forse, un percorso per rendere possibile la
definizione di una sensibilita pubblica, un modo diverso di «fare cittadinanza.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.addeditore.it/catalogo/decontaminare-le-memorie/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Alberto Cavaglion

DECONTAMINARE

LE MEMORIE
Luoghi, libri, sogni




