
 

Io Narciso 
Moreno Montanari
4 Giugno 2021

Se, come sostenne Jung, nessuno resta fuori dall’Ombra del suo tempo, allora siamo tutti in qualche modo
narcisisti. Per questo è interessante “esplorare la zona di confine tra un carattere con tratti narcisistici, più o
meno marcati, e una patologia narcisistica” vera e propria, come si propone di fare Vittorio Lingiardi nel suo
Arcipelago N. variazioni sul narcisismo, da poco uscito per Einaudi (pp. 124, euro 12). Un compito tutt’altro
che semplice se si tiene conto che – come spiega lo psicoanalista Sidney F. Pulver, opportunamente citato
dall’autore – “ci sono almeno due punti su cui tutti concordano: uno è che il concetto di narcisismo è uno dei
più importanti contributi della psicoanalisi, l’altro è che è uno dei più confusi” (p.33). Si tratta in effetti di
una categoria non solo clinica ma, dal fortunatissimo La cultura del narcisismo di Cristopher Lasch in poi
(Bompiani, 1979), anche sociologica, più elastica e discussa del nostro tempo: una specie di diagnosi
passepartout – pari solo a quella altrettanto duttile e adattabile di borderline – che non a caso alcuni
psicoterapeuti hanno proposto, senza successo, di rimuovere dall’elenco delle patologie psicologiche (p. 43)
che il DSM5 annovera tra i disturbi della personalità.

 

 

Se si tiene conto che il narcisismo può presentarsi tanto in forma ipertrofica, tronfia, con sentimenti di
superiorità e onnipotenza, quanto in forma insicura, caratterizzata da vissuti di inferiorità e inadeguatezza,
che può delineare tipologie “a pelle spessa”, incapaci di empatizzare con gli altri, o “a pelle sottile”,
particolarmente porosa, sostanzialmente indifesa e particolarmente esposta al giudizio altrui (pp. 43-47), che
può assumere forme “fragili, equilibrate, arroganti, e persino maligne” (p.37 e sgg.), che nella sua forma
primaria costituisce un processo fondamentale per la buona elaborazione della personalità e per le future
capacità di amare ed essere amati, ma che può sfociare in forme di autoreferenzialità quasi autistica che
impediscono di sviluppare la capacità di relazionarsi emotivamente con gli altri, appare non solo prudente ma
persino rigoroso, parlarne solo al plurale, come fa, sin dall’azzeccatissimo titolo, Lingiardi che si affretta
anche a chiarire che tale arcipelago è “da navigare nell’unicità delle storie personali e nella verità delle
strutture difensive e di personalità” individuali e, dunque, mai del tutto riducibili a categorie eccessivamente
oggettivanti e ben poco universali. (p.47).

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/io-narciso
https://d10.doppiozero.com/moreno-montanari


 

Del resto l’eterogeneità di significati e sfumature che può assumere il narcisismo dal punto di vista
psicoanalitico non è che l’eco di quanto accade già sul piano mitologico e letterario (come aveva mostrato
egregiamente anche Fabio Madeddu, I mille volti del narcisismo, Cortina, 2020), ambito al quale l’autore
dedica la prima metà del libro che ha, tra gli altri, il merito di utilizzare fonti meno usuali di quelle citate di
default – particolarmente interessanti, in questo senso, alcuni testi di Gadda e Morante – facendo anche
riferimento al cinema che, come sappiamo, costituisce uno dei suoi campi d’interesse. In ogni caso la
trasversalità di questo mito testimonia una valenza simbolica non solo individuale ma evidentemente
collettiva che spinge Lingiardi a chiedersi se il celebre libro di Lasch su La cultura del narcisismo non
dovrebbe chiamarsi oggi La cultura della psicopatologia (narcisistica) per evidenziare le responsabilità
sociali del suo proliferare che sintetizza in tre principali dinamiche collettive: la “mistificazione della
politica” – che nega la complessità del reale e delle politiche di intervento su di esso –; la “mistificazione del
corpo” – di cui si negano la caducità e i limiti in chiave sempre più prestazionale e estetizzante –; e la
“mistificazione delle relazioni”, sempre più ridotte alla dimensione virtuale e, più in generale, vissute in
maniera strumentale o limitante (pp. 108-110).

 

L’ignoranza delle relazioni che ci innervano, osservava Benasayag in Oltre le passioni tristi, ce le fa vivere
solo come impedimento e ostacolo, mentre in realtà sono esse stesse a sostanziarci e a offrirci la possibilità di
comprendere chi siamo. Ed è proprio il mancato riconoscimento di questo aspetto a rendere cieco Narciso
che potrà continuare a credere nella sua autosufficienza solo finché abiterà le proprie idealizzazioni (ragione
per la quale rigetta ogni proposta sentimentale che non considera mai all’altezza delle sue aspettative). Ecco
dunque il senso del vaticinio di Tiresia: Narciso vivrà solo fintanto che non conoscerà se stesso, il che
significa, dal punto di vista psicoanalitico, che la sua struttura narcisistica resterà in piedi finché non gli
riuscirà di ritirare, per quanto possibile, le sue idealizzazioni: “le illusioni narcisistiche – spiega Lingiardi – ci
accompagnano per tutta la vita. Riguardano la considerazione di sé e delle proprie capacità; l’idealizzazione
delle qualità altrui, che possiamo ammirare e invidiare; la fantasia di un’unione senza conflitti con qualcuno
che, senza che ne siamo consapevoli, garantisce con la sua presenza, temuta o riverita, la nostra
sopravvivenza narcisistica” (p. 23). 



 

 

Ma l’approccio sociologico del narcisismo, che pure coglie perfettamente, quella “pienezza di vuoto” che
abita costantemente chi persegue solo il successo della propria immagine e la gratificazione immediata, non
sembra convincere troppo Lingiardi, che gli rimprovera di trascurare le componenti emotivamente dolorose
di questa tipologia di personalità e persino le sue risorse positive (ma forse il giudizio su Lasch sarebbe stato
meno severo se oltre a La cultura del narcisismo Lingiardi avesse considerato anche L’io minimo. La
mentalità della sopravvivenza in un’epoca di turbamenti che, uscito successivamente sullo stesso tema,
sembra proprio colmare l’unidirezionalità un po’ giudicante di La cultura del narcisismo, per inquadrarne la
fenomenologia in un’ottica più complessa e sfaccettata). Dal punto di vista clinico la vera questione sembra
essere: “come si diventa narcisisti?” (pp. 100-105). Naturalmente, osserva l’autore, “dipende da un intreccio
di infinite variabili riconducibili alla triade del modello bio-psico-sociale” ma epigeniticamente la questione
può essere ridotta a due aspetti che si influenzano a vicenda: “il temperamento e l’accudimento”.



 

Il deficit di accudimento, in forme diversamente disfunzionali, sembra in effetti caratterizzare l’infanzia di
molte persone che successivamente svilupperanno forme narcisistiche anche gravi (si pensi a Trump, preso
come esempio da Lingiardi per indagare il narcisismo tracotante, che venne cresciuto a suon di botte e
umiliazioni) aiuta a comprendere che, al di là di ogni tecnica, la vera terapia per questi sventurati è l’amore di
cui sono stati privati nella fase in cui ne avrebbero avuto maggiormente bisogno o che, in altri casi, ha ceduto
il passo all’esibizione narcisistica, oppure alla svalutazione invidiosa o, ancora, a un atteggiamento
eccessivamente richiedente o acriticamente gratificante; si tratta, in ogni caso, di atteggiamenti disfunzionali
che rischiando di bloccare lo sviluppo allo stato infantile e di comprometterne l’evoluzione verso una
consapevole e responsabile adultità, segnando spesso un ritiro dal mondo delle relazioni come forma di difesa
per una ferita, originariamente, tutt’altro che narcisistica.

Forse i fattori sociali che innervano i sempre più diffusi sentimenti di vuoto e di mancanza di senso – ben
indagati, ad esempio, da Cornelius Castoriadis, L’enigma del soggetto. L’immaginario e le istituzioni,
Dedalo, 1998 – avrebbero meritato un approfondimento maggiore di quello che l’autore gli concede ma che,
probabilmente, si sarebbero mal conciliati con gli spazi e con il taglio della collana Vele di Einaudi,
tradizionalmente più agili e divulgativi, rispetto alla saggistica specialistica.

 





 

Tuttavia la crisi sociale di ogni agenzia di mediazione simbolica in una società nella quale, come osservava in
Vita activa Hannah Arendt già negli anni cinquanta del secolo scorso, non esiste più una vera sfera pubblica
ma solo una serie di attività private esibite pubblicamente, sembra consegnare il soggetto ad
un’autoreferenzialità che si pensa irrelata, esasperata da un analfabetismo emozionale, da un immaginario
colonizzato e dalla scomparsa del futuro – solo per dirne alcune – e sottolineare il costo psicologico
individuale di disfunzioni di carattere politico e sociale. 

Un celebre aforisma di Jean Cocteau sostiene che gli specchi farebbero bene a riflettere prima di rimandarci
la nostra immagine; la storia di Narciso, sintetizza Lingiardi, insegna che dovremmo innanzitutto imparare a
raffinare la nostra capacità di “guardare se lo specchio, oltre noi stessi, riflette qualcun altro. Di solito ci sono
altre persone: se non le vediamo è un problema”, nato forse dalla ferita di non essere stati visti, riconosciuti e
amati, direbbe Winnicott, in maniera “sufficientemente buona”. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

