
 

Maurizio Ferraris. Documanità 
Gabriele Giacomini, Luca Taddio
13 Maggio 2021

“Come faccio a spiegare a mia moglie che mentre guardo fuori dalla finestra sto lavorando?”, si chiedeva
Conrad, scrittore e navigatore. Questa difficoltà di comunicazione, di coordinamento intersoggettivo – in
epoca di “smart working” lo sappiamo bene – può soffocare sul nascere i migliori pensieri: “Quando fai la
lavatrice?”, “Il lavandino si è bloccato!”, “Cosa mangiamo per cena?” e l’idea vola via. Per ovviare a questo
annoso problema, a inizio Novecento si pensò alla tecnologia. L’“Isolator” era uno scafandro, brevettato dal
fisico Hugo Gernsback, che lo scrittore indossava per non essere disturbato. Tecnicamente era perfetto:
nemmeno un filo di voce passava. Ma umanamente era insostenibile. La questione, pare, fu invece risolta da
un poeta, Sanguineti: mentre lavorava indossava un cappello, e quando lo si vedeva con addosso il copricapo
non doveva essere disturbato. Tolto il cappello, gli si poteva chiedere di sbloccare il lavandino. Insomma, la
“smartness” non è mero tecnologismo, ma è una soluzione che, al tempo stesso, risponde a un bisogno e si
adatta alla nostra condizione.

 

In un’epoca in cui abbiamo il martello tecnologico e vediamo solo chiodi (Scilla), o in cui vagheggiamo
improbabili fughe dalla tecnologia (Cariddi), serviva davvero la filosofia per spiegare in maniera “chiara e
distinta” che, se si vuole parlare di digitale con “smartness”, bisogna innanzitutto partire dall’essere umano (e
dai suoi tratti). Sul buon vecchio – tanto prezioso quanto impraticato – “conosci te stesso” poggia il nuovo
libro di Maurizio Ferraris: Documanità. Filosofia del mondo nuovo, edito da Laterza. E questo è un primo e
fondamentale merito del volume. Ferraris propone un’antropologia che potremmo definire “leopardiana”, se
non fosse per l’esito tecnologico. Nel Canto notturno di un pastore errante dell’Asia, il pastore interroga la
Luna sulla condizione umana. La Luna è immobile e piena. Il gregge è miserabile, ma non ha desideri né
aspirazioni. L’uomo, invece, è lacerato: condivide con il suo gregge l’animalità, la mortalità, ma il suo
desiderio non è terreno, va ben oltre. Questa antropologia laica conduce, in Ferraris, alla costruzione
tecnologica. “L’umano – scrive Ferraris – è il solo animale insofferente e dunque sofferente rispetto a ogni
ambiente”, “in quanto animale instabile, inadatto e insoddisfatto, solo l’umano è povero di mondo e
bisognoso di tecnologia”. Può morire, però, “e questo cambia tutto”. 

 

Questa operazione antropologica, anti-essenzialista ma al tempo stesso umanista, permette a Ferraris di
sbarazzarsi in un colpo solo di tutti i “mala tempora” legati al digitale. Non siamo “originariamente perfetti
ed autonomi”, non c’è “una qualche persuasione occulta che perverte la natura umana”. Quella che Ferraris
chiama “sindrome di Rousseau”, ovvero l’idea secondo la quale esiste una “Natura Umana, data per sempre,
deformata dalla storia, e a cui si deve ritornare” è puro abbaglio. Piuttosto, siamo sempre al telefonino, o sui
social, perché già Aristotele ci aveva definiti animali dotati di linguaggio, esseri comunicativi e sociali
(questa volta, con la “i” finale). Insomma, per trattare adeguatamente il digitale bisogna innanzitutto
inquadrare la condizione umana: nessuna tecnologia ci salverà (men che meno l’“Isolator” e i suoi numerosi
nipotini), e nessuna tecnologia ci distruggerà (il padre preoccupato dal figlio che gioca con lo smartphone, a
suo tempo, giocava con i primi videogame – ed è sopravvissuto). Piuttosto, i tratti umani sono emersi nella
storia in biunivoco rapporto con la tecnologia. Vi è una connessione sistematica e indissolubile con la

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/maurizio-ferraris-documanita
https://d10.doppiozero.com/gabriele-giacomini-luca-taddio


tecnologia, al punto che “la tecnologia deve essere considerata una parte dell’antropologia, e,
reciprocamente, l’antropologia è l’altro volto della tecnologia”. Questa è, forse, la principale chiave di lettura
che Ferraris consegna alla folla di curiosi che, come nel dipinto del Tiepolo, si sta accalcando per scrutare il
“Mondo Nuovo” appena giunto.

 

Umanità tecnologica e tecnologia umanista sono, insieme, la cornice all’interno della quale Ferraris fornisce
una concreta proposta per un “mondo nuovo”. Coerentemente, l’umano è immerso in un mondo
automatizzato, ma è un polo essenziale che conferisce senso ai processi che strutturano quel mondo: così la
tecnologia diventa umanista. Ciò implica generare “un webfare, che significa libertà dai bisogni materiali
come pure dall’ignoranza e dal pregiudizio”. Il webfare, detto banalmente, è una forma di stato sociale
pagato dalle piattaforme web (ai vertici del mondo per capitalizzazione, ma non per addetti).

 

 

Il punto centrale è che, per realizzare il webfare, occorre trovare un equilibrio tra tutti gli elementi coinvolti
dalla relazione tra natura (umana) e tecnica, rimanendo proprio nell’ambito della cornice di cui sopra. Ciò
significa, da un lato, promuovere senza passatismi lo sviluppo di ambienti tecnologici (in primo luogo, in
questi anni, quelli delle piattaforme digitali, le celebri Gafam – Google, Amazon, Facebook, Apple,
Microsoft): l’uomo è povero di mondo e bisognoso di tecnologia. Dall’altro lato, si tratta di orientare il
processo tecnologico (ed economico) in senso antropologico, secondo un ideale di giustizia umana: la
tecnologia non può che essere inscritta in un ordine etico e sociale, determinato dalle vite delle donne e dagli
uomini. 

 

Circa questo difficile equilibrio, risultato di spinte contrapposte eppure complementari, appare significativa
una celebre raccomandazione di Metternich, citata da Ferraris nell’incipit dell’ultimo capitolo di Documanità
: “Gli abusi del potere generano le rivoluzioni; le rivoluzioni sono peggio di qualsiasi abuso. La prima frase
va detta ai sovrani, la seconda ai popoli”. “Quanto a noi – aggiunge e precisa Ferraris – la prima frase va



detta alle piattaforme, la seconda agli utenti e ai loro rappresentanti”.  Insomma, l’umano può essere
danneggiato dalla tecnologia, ma essere privi di tecnologia, rinunciare ai suoi grandi progressi, può rivelarsi
un danno ancora peggiore. Il cavallo delle piattaforme va quindi addomesticato, non abbattuto. Se non si ha
la forza necessaria di addomesticarlo, si cade a terra e ci si può fare male, ma, se lo si abbatte, poi tocca
camminare a piedi e viaggiare molto più scomodi.

Il riferimento alla rivoluzione, a nostro parere, non è affatto campato in aria. Non a caso la benzina del
cosiddetto “populismo” sembra essere la rabbia e il risentimento, ampiamente comprensibili alla luce delle
crescenti disuguaglianze nelle società occidentali (proprio quelle in cui sono nate e prosperano le Gafam) e
altrettanto ampiamente certificate da enti e istituzioni indipendenti. Le disuguaglianze, ovviamente, non sono
semplicemente di reddito (la vecchia faglia ricchi/poveri). Vi sono altre direttrici lungo le quali le società
contemporanee, oggi e domani, rischiano di esplodere: ad esempio, la faglia bassa protezione/alta protezione,
oppure quella bassa istruzione/alta istruzione.

 

Nel primo caso (bassa/alta protezione), troviamo i tutelati da un sistema del lavoro eredità del sistema
keynesiano e dello stato sociale: i dipendenti pubblici, i lavoratori della grande industria (spesso partecipata
dallo Stato o sovvenzionata), i cosiddetti “strutturati”, i pensionati con il metodo retributivo eccetera.
Dall’altro, coloro che non sono tutelati, ma subiscono i rischi tipici del recente corso storico: gli operai delle
aziende che rischiano la delocalizzazione, i precari, le finte partite iva, gli artigiani, eccetera. Nel secondo
caso (bassa/alta istruzione), troviamo coloro che, in un’economia della conoscenza, hanno un buon reddito
ma una bassa istruzione, e quindi non possiedono il bagaglio culturale “individuale” adatto ad affrontare le
turbolenze e i cambiamenti (anche digitali!) attuali e coloro che magari hanno un reddito più basso ma sono
altamente istruiti, e quindi più “equipaggiati” a navigare nella complessità. Non a caso la proposta di Ferraris
non riguarda la mera redistribuzione di reddito, ma più precisamente l’implementazione della versione 2.0
del welfare, inteso come protezione sociale e finalizzato anche all’educazione e alla cultura. 

 

Analizzando sociologicamente ed economicamente le grandi piattaforme digitali, sappiamo non soltanto che
esse stanno accumulando enorme valore e sproporzionate ricchezze, ma anche e soprattutto che il loro
successo si fonda sulla straordinaria capacità di far incontrare diverse categorie di utenti (sono dette
“multiversante”). Questa capacità è alimentata proprio dai dati offerti dagli utenti: però l’umanità, il più delle
volte, lavora gratuitamente per le piattaforme. O meglio, come sostiene precisamente Ferraris, “ogni
registrazione è capitalizzazione attuale o potenziale, dunque valore”. In cambio della gratuità dei servizi, le
persone cedono i loro dati e su questi dati – al netto del costo dell’erogazione del servizio – le piattaforme si
arricchiscono enormemente: è un “plusvalore documediale”. Ancora Ferraris: “si sente e si legge sempre: se è
gratis, il prodotto sei tu. Non è vero. Se è gratis, il produttore sei tu”. La rivoluzione informatica ha
trasformato azioni passive, come l’ozio, in attività economicamente rilevanti e spendibili: tutto è
potenzialmente sfruttabile. L’otium e non il negotium. E così i big data, “big” proprio in quanto nutriti dalle
attività di miliardi di persone, potenziano l’intelligenza artificiale delle macchine, il vero e proprio asso nella
manica delle piattaforme. L’analisi psicografica – resa sempre più precisa dalla massa di dati immessa dagli
utenti del Web – permette una migliore profilazione, la profilazione abilita il microtargeting, il
microtargeting fa fare un sacco di soldi. Per non contare tutti i nuovi servizi basati sui dati che vanno oltre
l’aspetto pubblicitario: pensiamo all’ambito assicurativo, a quello ambientale, della mobilità, e chi più ne ha
più ne metta. Ma, se l’input economico nel processo economico è umano, ciò va riconosciuto e, se pure il
consumo è umano, ciò va alimentato, in entrambi i casi dando vita a una nuova fase sociopolitica,
caratterizzata dal webfare.

 



In conclusione, parafrasando Keynes, quali sono le “prospettive filosofiche per i nostri nipoti”? Le basi su cui
Ferraris concepisce il mondo in cui vivremo (un mondo, parrebbe, frutto di una concezione politica
progressista) sono essenzialmente tre: il consumo, che anima l’apparato tecnico fornendogli finalità umane da
soddisfare (“è tanto facile espellere gli umani dal ciclo produttivo quanto è difficile prescinderne nel ciclo
economico” – argomenta Ferraris), l’educazione, ovvero la possibilità di promuovere qualcosa di
esclusivamente umano, “che non è alla portata di nessun computer”, e infine l’invenzione, ovvero la capacità
autopoietica degli umani. Insomma, come direbbe Popper, il futuro è aperto.

 

Documanità. Filosofia del mondo nuovo, M. Ferraris, Laterza, Roma-Bari.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.laterza.it/2021/04/19/ferraris-le-macchine-prenderanno-il-potere/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





