
 

Hölderlin nella torre 
Enrico Palandri
24 Aprile 2021

La torre di Hölderlin è il vero tema del libro di Agamben. Si entra attraverso un saggio iniziale, c’è quindi
una corposa parte centrale, cronologica, fitta di lettere e testimonianze. È una struttura interna, biografica, che
è quasi una scala dove saliamo con Hölderlin nella torre. Alla fine, o piuttosto in cima, ci si affaccia
attraverso un saggio finale su orizzonti molto ampi. Com’è finito nella torre Hölderlin  e perché ci rimane per
trentasei anni? Forse perché l’amico Sinclair viene arrestato e il poeta inizia a ripetere Non sono un giacobino
. Nato nel 1770 ha 19 anni quando scoppia la rivoluzione francese, la politica nella sua generazione è uno
snodo di tante questioni diverse e forse in seguito vuole ritrarsi, sottrarsi da quello che la politica dice. Forse
ci sono tracce di una delusione amorosa, o semplicemente le difficoltà con gli altri umani e il mondo di tutti,
in ogni tempo. 

 

Di fatto alla fine ci si ritrova all’interno di una torre che è come un pensiero, come la poesia. Qualcosa di
verticale così intrinseco alla persona che è difficile parlarne senza tradirne le difese e quindi la sua funzione
principale, proprio perché parlare e interloquire è rivolgersi ad altri, mentre quel che caratterizza la torre è
una chiusura al mondo, l’arroccarsi per sopravvivere. Hölderlin infatti non parla davvero, manda biglietti,
messaggi, il suo luogo è sempre più interno, irraggiungibile. La torre si innalza, come il pensiero di Pierre
Bezuchov quando viene portato davanti al plotone di esecuzione, come il percorso dantesco dal Purgatorio in
avanti. Una interlocuzione non diretta e chissà con chi, di cui ci giungono le tracce. 

 

A chi parla Hölderlin? È in un punto altissimo, in cui la storia gli scorre davanti agli occhi. E così la pioggia,
le stagioni, il tempo. Come felice è vedere, quando le ore tornano/in cui l’uomo di sé contento contempla i
campi. Intorno alla torre ci sono fiumi, la vita che è il nostro amore per il mondo, per gli altri. Vivere è un
darsi infinito, essere transitivi, siamo per altri e con altri. Amiamo qualcuno che ama qualcun altro e questo
correre di ognuno di noi verso qualcun altro fa sì che si è sempre riceventi e danti, ci si rivolge sempre a un
esterno, si scorre tra gli altri e le cose. Gli uomini sono felici, Se essi siano buoni o vivano per la virtù/poiché
l’anima è lieve e raro il lamento. Agamben segue questo straordinario percorso senza cedere a tentazioni
sentimentali, avverte  come fosse il proprio il rischio di dissipazione e pericolo che inevitabilmente innerva
questo essere al mondo. Parla di un vivere a cui basterebbe guardare il cielo e la luna, camminare per una
strada del centro, scambiare sguardi e frasi con tutti e che invece alla fine rinchiude in una torre. Quasi una
prigione scelta per sottrarsi a un’altra prigione (politica, sentimentale, umana). 

 

La sofferenza di questa condizione non viene idealizzata. L’essere così aperti al mondo rincula in una
richiesta di rassicurazione. La torre, per Hölderlin, è una condizione di estrema dipendenza da chi si occupa
di lui. Ma anche fuori dalla torre c’è una strana dipendenza.  Quando vorremmo che le opinioni politiche
fossero un partito, o che gli altri fossero tutti amici fedeli, che chi amiamo ci riamasse e a nostra volta
impegnarci ad amare chi ci ama, chiudendo in altro modo il nostro essere al mondo in qualche formula, per
assicurarci che tutto sia al sicuro, investito bene. Quando ci si ama a vicenda si può anche finire prigionieri di

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/holderlin-nella-torre
https://d10.doppiozero.com/enrico-palandri


una torre che non si alza, anzi, che rischia di rimanere piatta, di accontentarsi di riverberi sentimentali,
narcisisti, che alla fine scadono facilmente in consolazioni che piegano a un consumato birignao amicale o
coniugale. Un’alleanza professionale, un’amicizia che degrada in una consuetudine. La stessa condizione
della torre: Il progresso dell’abitudine conduce la coscienza, attraverso un’ininterrotta degradazione, dalla
volontà all’istinto scrive Agamben citando Félix Ravaisson.  Una incolmabile solitudine. 

 





 

Se quindi da un lato la poesia mira in alto perché bisogna rendersi veggenti, dall’altra è costantemente
esposta al rischio di confondere la veggenza con una sbornia di se stessi, e questo può avvenire da soli come
in mezzo agli altri. Quello che conta è invece la torre. Abitare la vita lasciando che quello che pensiamo di
noi stessi e del mondo non oppongano oggetto e soggetto. Sono i temi della filosofia della sua generazione e
sono andati maturando nell’empirismo, ora lo riguardano così da vicino che è proprio la soggettività ad
essere una prigione. 

Hölderlin avverte quanto sia incandescente questa materia. Si discosta dagli altri attraverso una deferenza nei
loro confronti che a prima vista sembra dire lasciatemi in pace! Chiama tutti eccellenza, si firma nelle lettere
alla madre devotissimo figlio, irrigidisce la distanza in formule di cortesia quasi a sancire la separazione da
tutti. Queste maniere sono i muri della torre. 

 

All’inizio dell’omonimo libro, Hyperion racconta a Bellarmino che quando sente parlare tedesco si sente
come un cane che tira la catena che gli stringe il collo. Dei tedeschi ha scritto: Barbari di un’epoca più
antica, che si sono resi ancora più barbari attraverso il lavoro, la scienza e la religione.  Lui è nel mondo
greco e sentire la propria lingua madre lo soffoca. Le due lingue, l’abitare un mondo che non è quello della
parola che si può scambiare con gli altri, lo spingerà a elaborare un tedesco, come spiega nel saggio
introduttivo Agamben, che è un calco, un’elaborazione di una lingua che diviene impossibile. Oppone
l’essere nel proprio a essere nell’altro, in quello che non è nostro. Questo è familiare a tutti i traduttori: come
rendere quello che esiste in un ambito in un altro? La traduzione non è solo da una lingua a un’altra, è tra
l’essere nel proprio e l’essere con l’altro, per l’altro, nell’altro. Quindi non è un problema solo dei traduttori,
ma di tutti noi. Cosa significa essere nel proprio? e come si può rendere quello che si è in sé in qualcosa che
sia anche per l’altro? Come si esce dalla torre? e vogliamo davvero uscirne? Nello scrivere una poesia o in
qualunque impresa artistica, ci diamo davvero, come scrive Pasternak in una famosa poesia? (Essere rinomati
non sta bene./ Non è così che ci si leva in alto./… Scopo dell’arte è donare se stessi.../ Si deve invece vivere
senza impostura/ vivere così da attrarre, in fine, a sé / l’amore dello spazio/udire la chiamata del futuro.) 

 

Siamo sempre nella torre. Mai forse come in questa pandemia nella condizione di Hölderlin, costretti ad
attraversare una soglia, ora capaci e ora incapaci di farlo. Pieni di deferenza o insolenza per quello che è là,
fuori di noi, alla ricerca del giusto garbo che ci consenta di aver a che fare con gli altri e consapevoli di come
questa linea può essere costantemente valicata, mettendo noi o gli altri in pericolo. Troppo vicini, troppo
lontani. E se questo confine non lo si avverte, non siamo forse proprio in quelle imitazioni di dimestichezza
con gli altri in cui ci dimettiamo da noi stessi in nome delle buone maniere? 

Hölderlin si firma alla madre devotissimo, ai tanti che gli si avvicinano si inchina professando rispetto e in
questo modo confessando l’impossibilità di un contatto. A questo punto le idee e le opinioni non contano più
nulla. La politica, la letteratura, quel che si pensa di questo o di quello è travolto dall’essere umani, fatti di
immateriale, occasionalmente divini, e per questa ragione alla continua, disperata ricerca di poter constare in
qualcosa. Un titolo professionale, un ruolo sociale, un nome. Eccellenza, come Hölderlin dice un po’ a tutti,
quasi dicesse “forse lei esiste…” Ma in tutto questo tentativo di esserci paradossalmente e progressivamente
si rivela l’assenza. 

 

Pensare la follia diventa alla fine per Hölderlin, Agamben e per chi segue questo percorso, pensare l’umano:
Pallacksch, che nella lingua di Hölderlin significa sia sì che no, che è l’esclamazione con cui si chiude anche
il libro di Giorgio Agamben, è il minimo che dobbiamo a un uomo tanto gentile, per restituire al poeta la vita
che gli è mancata per delicatezza, come scrive Rimbaud (Oisive jeunesse/À tout asservie,/ Par délicatesse/



J’ai perdu ma vie), per consentire ai folli, all’amico, la dignità di essere umani, per essere semplicemente
quel che si è, abitare la vita.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

