DOPPIOZERO

L a metafora viva ddl’alchimia

Moreno Montanari
21 Marzo 2021

Ernst Cassirer |0 aveva colto perfettamente: I’ essere umano non € un animale razionale ma un animale
simbolico; per noi, ciog, non &€ in acun modo possibile accedere al reale senzal’ intermediazione del
simbolico che ne organizza |’ esperienza. Ma che succede se proprio la piu peculiare delle nostre
caratteristiche si atrofizza, sino afarci temere di vivere in un mondo caratterizzato da un analfabetismo
simbolico figlio di una sempre piu diffusa e pericolosa tendenza alaletteralizzazione? Si tratta di una
condizione piu volte denunciata da James Hillman che invocava come antidoto il recupero dellavisione
alchemica, nella quale Jung riconosceva una protopsicologia del profondo.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-metafora-viva-dellalchimia
https://d10.doppiozero.com/moreno-montanari

Lyikebaigl

A AR A R AR AR AR AR A RARAARABAARAAAARAAAARA
A U UMM A VA S A STETAT LTI AT T AT VAT ATV ATATY i1y AR RAERRRALY

- 3

sk

AMMA

ik

boseberebibibed

iv4 1.1!'4

T.L-t-*‘ 5y

CHEMICA

=

S
b Gy
: e |
M g
S <
<

!
&
o
—
Q
O
%
a

T A A RSARALRRARAN

]




Ecco perchéil libro Jung e la metafora viva dell’ alchima, curato da Simona Massa Ope, Arrigo Ross e
Marta Tibaldi, e con contributi anche di Stefano Carta, Clementina Pavoni e Nicole Janigro, uscito di recente
per Moretti & Vitali (pp. 265, euro 20) appare quanto mai utile e attuale. Questa antica pratica, trasversale a
tutte le culture, invitainfatti I’ essere umano a confrontarsi simbolicamente con ogni realta, allo scopo di
“trasformare il metallo vile della propria esperienza quotidiana nell’ oro dellariscoperta della propriaidentita
piu profonda” (Arrigo Rossi, p. 14). In questa prospettiva, “I’ oro € I’ illuminazione che libera dalle tenebre
dell’incoscienza, di cui si facarico, per le sue intrinseche qualita, la materia prima, opaca, caotica, plumbea;
sono infatti emozionalmente pesanti e inintelligibili i materiali psichici grezzi, non ancoralavorati

dall’ elaborazione analitica, che tende a estrarre da I’oro dellapresadi coscienza el senso delle cose
dalla scorsa dell’ apparenza’ (Simona Massa Ope, p. 57) — viene in mente lafunzione alfa di Bion. Manon
nell’ingenuaillusione di poter cogliere laverita dietro I’ apparenza, ma nella consapevol ezza acquista che non
pud mai darsi un’ unicainterpretazione di unarealta viva e complessa e che il compito dellaricerca consiste
piuttosto nell’ esercitarsi nella moltiplicazione di prospettive di senso, come accade in sogno e come insegna,
sotto ogni aspetto, I’ irriducibile paradossalita ed eccedenza di significato di ogni simbolo. Ed € proprio per
questa sua straordinaria “riservaimmaginale di intuizioni psichiche che, nellaloro paradossalita, sono capaci
di abbracciare la pienezza della vitain contrapposizione all’ univocita, segno di debolezza e limitazione,”
(ibid., p. 16) che gli autori scorgono nell’ alchimia un’ opportunita preziosa per esercitare un’ ermeneutica
simbolica che s rivela un esercizio dialettico, non solo con il testo, ma con se stessi e in particolare con
guella“alteritache einnoi” che chiamiamo inconscio.



Morelli
GVitali




Particolarmente interessante risultain questo senso larilettura che Stefano Carta offre della fase alchemica
della nigredo, come stadio psicologico di profonda sofferenza e angoscia che puo preludere, “deo concedente
", aunarinascita psichica che, tuttavia, non e guadagnata per sottrazione dal negativo ma, piuttosto,
attraverso la suaintegrazione nel rinvenimento del senso tragico dell’ esistenza, nel significato nietzschiano
del termine. Contro “I’ aberrazione del moderno DSM-V” che persegue |’ideale di una“curaaogni costo
delladepressione” (p.68), I’ alchimia vede nella nigredo unafase certamente dolorosa ma straordinariamente
feconda che puo corrispondere “allo stato in cui I’ esperienza della vita unilateralmente affogata e
imprigionata nel suo aspetto materiae (I’ esperienza, come si pontifica oggi: evidence based, fondata e
crocifissasui presunti fatti oggettivi, o I'illusione dell’io di bastare e di coincidere con se stesso) coglie
I’insensatezza, I'illusorieta e lalimitatezza della propria condizione e, acquisendo coscienza di sé, trova
compimento nella realizzazione trascendental e della natura spirituale del corpo e corporea dello spirito, 0
dellarealtaper laquale cio che é eterno s realizzeranel tempo” (p. 89). Un processo che, tuttavia, non si
compie da se né marichiede la personale presain carico del soggetto, la suamessain operanel travaglio
dello spirito, che pud aprire le porte a una trasformazione nel segno di un nuovo stile di vita, piu consapevole
e meno identificato con I’io ei suoi attaccamenti. Una rinascita potenzial mente caratterizzata da valori nuovi,
nella quale la gratitudine per la vita appare facilitata dal superamento dell’ apparente cosalita e materialita
dellarealta. Quando, e se, questo avviene, si perviene dloraallafase alchemicadell’ albedo, dellaquale s
occupail contributo di Simona Massa Ope, tutto giocato sull’ analogia con la poetica della parola“ che
attraversa e interrompe I’ opacita delle cose” con la“sua biancaluce metaforica’. Come |’ achimiala parola
poetica“esprime il mistero senza dissiparlo” e stimolain noi unadiversaformadi pensiero che “non € opera
dell’intelletto ma dell’ anima’ (pp. 129-130). Le sue metafore vive svolgono unafunzione analoga ai simboli
vivi di Jung, hanno cioé carattere psicagogico, trasformativo e indicano la strada per un’ ermeneutica
simbolica che eserciti, ancora unavolta, “asorvolare sul letteralismo dei territori” della psiche (p. 157). Lo
sguardo simbolico, infatti, non dipende dagli oggetti ma dalla nostra capacita di osservarli, di immaginarli
atrimenti, di coglierne atri significati possibili. Quando cio riesce si giunge a quella che, nel linguaggio
alchemico, si definisce rubedo, lafase finale del processo caratterizzata non tanto dall’ emersione di un
materiale inconscio ma dal nostro modo di rapportarci ad esso.



[+ Omunma - ol - nup e

L i £ L % a 2 A foT

Cene parlaMari Tibaldi che riprende acune delle pagine piu suggestive di Jung su “I’ esperienza del
compimento” intrecciandole alle sue personali esperienze nella stanzad’ analisi e a pitl recenti studi di
neurobiologia. Larubedo costituisce il compimento del processo come sintesi creativa delle due fasi
precedenti quale sforzo consapevole, individuativo, estetico nel senso piu profondo del termine, che miraalla
totalita dell’ essere umano e che coopera ale sorti del cosmo, di cui si riconosce espressione. Una
completezza che Jung, come ci ricorda Tibaldi, differenzia totalmente dalla perfezione, non solo
irraggiungibile ma persino sterile. Larealizzazione dell’ oro filosofico alla quale larubedo fariferimento
appare dungue come la possibilita di realizzare I’ integrazione di sé con lo spirito vitale che abita tutte le cose
e che ci trascende, aprendo anche alla pratica analitica nuovi scenari di senso.



E PVTREFACTIO I ROSA ALRA

Il piu celebre esempio alchemico della nostra innata capacita di osservare simbolicamente ogni realta &€ senza
dubbio incarnato alla“pietrafilosofale’, alaquale si dedicail saggio di Clementina Pavoni, che hail merito
di ricostruire la centralita di questo tema non solo nellateoria di Jung ma anche nella sua personale vicenda
biografica. Le sue sculture, i suoi dipinti ei suoi sogni, ne sono una vivida testimonianza che ritorna
costantemente nelle sue narrazioni. Appare evidente che “le pietre per Jung non sono rovine, ma materiaviva
e presente, elementi importante per creare e costruire” (p. 222), capaci di ridestare il bambino che era stato e
le sue funzioni eto-poietiche, potremmo dire con Foucault. Quando Jung chiedera a Sabine Spielrein di
“custodire la suaanima’, le consegnera del resto un sasso che portava con se dai tempi dell’infanzia. E fu per
esercitare “una particolare professione di fede in pietra’ che Jung eresse unatorre nella casa di Bollingen, ed
e proprio alapietra, non meno che a libro rosso, che ritenne di dovere la suarinascita, “I’ autorealizzazione
dell’inconscio”. (pp. 227-228).

Non dovrebbe stupirci che I'immagine del lapis costituisca per Jung la metafora viva del lavoro su di sé che
animalamateria e incarnalo spirito: “la storia dellanostra esistenza’, osserva Nicole Janigro, “& in fondo un
racconto per immagini”. 1l nostro essere soggetti visivi ci offre la possibilita, ben spiegata da Cristopher
Bollas, di vivere “un’ esperienza dell’ essere e non della mente, radicata nel coinvolgimento totale del Sé e
non oggettivata dal pensiero rappresentativo e astratto” (p. 234) in maniera analoga a quanto Jung sostiene di
guellaimmaginazione poetica ala quale affidale pit importanti intuizioni psichiche del lavoro analitico e,
piuin generale, su di sé. Come Freud, osserva Janigro, anche Jung temette di essere troppo artista e troppo
poco scienziato (quantomeno agli occhi di quanti chiedevano a questa nuova disciplinadi accreditarsi nel
mondo delle scienze positive). Ma specieil libro | tesori dell’inconscio. C. G. Jung e |’ arte come terapia
svelacomeil ricorso al’ arte costituisse per Jung un metodo terapeutico grazie al quale invitavale sue
analizzanti a esprimere le loro immaginazioni e ariconoscereil carattere non esclusivamente passivo delle
immagini, che Jung aveva gia sperimentato con |la pratica dell’immaginazione attiva.

Analogamente con la produzione artistica, pienadi simboli archetipici, il paziente creale condizioni non solo
per familiarizzare con il proprio mondo inconscio, ma apprende, per usare le parole dello stesso Jung, “a



rendersi indipendente per auto-creazione, a non dipendere pit dai suoi sogni o dal sapere del suo terapeutica’
per apprendere che “nel dipingere per cosi dire sé stesso puod plasmare se stesso, perché quel che dipinge &
fantasia operante, che operain lui”. (Jung, Pratica della psicoterapia, cit. a pag. 243). Una pratica terapeutica
che Janigro assimilaa Vita? o teatro? di Charlotte Salomon, ebrea berlinese che non conosceva Jung a quale
tuttavia appare vicinissima per la sua capacita di “raccontare e rappresentare n una sistemazione armonica
elementi personali e collettivi, intimi e storici, inconsci e archetipici” con “la struttura di un montaggio mito-
biografico” (p. 245), rivelando quel punto di congiunzione tral’ arte e la vita che permette lafiorituraelo
sprigionamento di entrambi.

Ecco perché un buon programma di alfabetizzazione simbolica puo partire da questo libro collettaneo e dai
molti stimoli che sa suscitare, non certo come dizionario alchemico eriservadi immagini simboliche ma
come opportunita per familiarizzare con la nostra capacita di scorgere aspetti e potenzialita simbolichein cio
che esiste, questione fondamentale non solo per i singoli individui ma per la societa e per I’ avvento di quella
che alcuni hanno chiamato una democrazia del profondo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







