
 

Psicologia delle masse. Un secolo di politiche
dell'inconscio 
Pietro Pascarelli
6 Febbraio 2021

Ricorre quest'anno, in un momento di grande difficoltà planetaria per la pandemia da Covid, segnato dal
recente riemergere anche in Italia e in Europa, in una sfavorevole congiuntura economica, del populismo e di
derive autoritarie come il sovranismo, il centenario di un'opera di Sigmund Freud, Psicologia delle masse e
analisi dell'Io, che sembra porre le basi per una comprensione dei fenomeni sociali sulla base di una lettura
psicoanalitica delle politiche dell'inconscio. 

 

«Nella vita psichica del singolo l'altro è regolarmente presente come modello, come oggetto, come
soccorritore, come nemico, e pertanto [...] la psicologia individuale è, al tempo stesso, fin dall'inizio,
psicologia sociale». Così nota Freud all’inizio del suo saggio (in OSF, Bollati Boringhieri, tr. it. di E.A.
Panaitescu, p. 261) Pur non essendovi una rigida contrapposizione fra psicologia individuale e psicologia
sociale, quest'ultima tuttavia si applica in senso proprio allo studio di fenomeni diversi, che hanno a che
vedere col rapporto fra l’individuo e quelle moltitudini di sconosciuti, che si formano in determinate
circostanze, che chiamiamo masse spontanee; oppure fra l’individuo e quelle masse invece che definiamo
organizzate e corrispondono essenzialmente all’esercito e alla Chiesa. 

 

Psicologia delle masse e analisi dell’Io affronta queste tematiche in modo innovativo rispetto ad autori coevi
come Gustave Le Bon e William McDougall, dopo la Grande Guerra e dopo insurrezioni e repressioni
verificatesi in Europa, fra cui la rivolta spartachista di Berlino, negli anni immediatamente successivi, tutti
eventi rivelatori delle modifiche indotte nei singoli e nelle società da eventi eccezionali. Freud vi recupera
sue opere precedenti: Tre saggi sulla teoria sessuale, Introduzione al narcisismo, Lutto e melanconia, Totem
e tabù. Questi testi, rispetto ai fenomeni studiati in Massenpsychologie, forniscono concetti utili a
interpretarli, come quelli di ipnosi, innamoramento, identificazione reciproca e di investimenti libidici, di
orda primitiva col suo terribile capo: il padre-padrone che lui solo ed esclusivamente possiede tutte le donne,
costituendo una polarità narcisistica così feroce e tirannica da rappresentare di per sé una spinta fortissima
all’abbandono della sudditanza e alla ricerca di una propria autonomia. 

 

Psicologia delle masse si correla inoltre con altri due testi cruciali coevi: Al di là del principio del piacere
(1920) e L'Io e l'Es (1923). 

Il primo dei due introduce, accanto alla libido, a Eros che unisce, la pulsione di morte che distrugge i gruppi
umani. 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/psicologia-delle-masse-un-secolo-di-politiche-dellinconscio
https://d10.doppiozero.com/psicologia-delle-masse-un-secolo-di-politiche-dellinconscio
https://d10.doppiozero.com/pietro-pascarelli


L'altro ci illustra come Freud intenda l'Io non solo come istanza psichica, ma anche come sintesi psichica
complessiva del soggetto nella sua costitutiva divisione, che si interseca con le altre due istanze psichiche
dette fin qui Es e Super-Io, che credo sia bene cominciare a denominare rispettivamente coi termini "Quello"
e "Oltre-Io", secondo la traduzione dal tedesco di “Es” e “Über-Ich” proposta da Sergio Benvenuto in
Leggere Freud. Dall'Isteria alla fine dell'analisi (Orthotes, Salerno-Napoli 2017), più rispondente al testo
originale e alla necessità sentita da Freud di una continua riattualizzazione della metapsicologia e della
terminologia psicoanalitiche. 

 

La concezione freudiana dell'autorità poggia dunque su un evento traumatico immemoriale, l'uccisione del
padre, che rivive nel mito di Edipo, e in ognuna delle sue riedizioni inconsce, in cui un’epopea individuale si
riafferma, un soggetto si distacca dalla massa e si dice. Con una modalità che ricorda quella del poeta che
canta le imprese di un eroe — che alla fine non è altri che il poeta stesso — che si afferma da protagonista
nel mondo. Ed è questo gesto poetico che segna la svolta per cui avviene il passaggio dalla massa al singolo
soggetto.

Tale autorità passa dall'imposizione al controllo autodiretto interiorizzato su cui poggiano le organizzazioni
di massa e burocratiche. Le quali tuttavia possono disporre di, e utilizzare, anche mezzi coercitivi per
mantenere la compattezza e la vita dell’istituzione-massa che rappresentano. 

L'interiorizzazione, che mostra per il soggetto una possibilità alternativa alla colpa e alla paura della
castrazione nel legame erotico, riferito a un amore inibito nella meta (sublimato), avviene sulla base di
identificazioni con certi ideali o con figure di leader. Proprio in queste consiste la novità interpretativa, lo
specifico psicoanalitico introdotto da Freud rispetto all'imitazione o all’istinto gregario come fattore
unificante di cui parlavano Gustave Le Bon e altri autori che disprezzavano “le masse”.

 

Freud invece, pur registrando talune caratteristiche intrinseche della massa, come il senso di onnipotenza e
irresponsabilità che diffonde fra i suoi membri, ne nota altresì l’altruismo e altre grandezze di slancio e
creatività. Ma soprattutto vede il rapporto di mutualità fra individuo e massa.

I membri della massa si identificano con il capo interiorizzandolo come il proprio Io Ideale, o mettendolo al
posto dell'Ideale dell'Io, in un processo che su linee orizzontali di rapporto affratella, generando legami
erotici sublimati. Qui le linee del narcisismo si intersecano con quelle del rapporto d'oggetto. 

Ma un'identificazione, che in teoria dovrebbe risolvere la dipendenza dall'esterno, può tradursi invece in una
sua perpetuazione? Oppure il problema vero consiste nel contenuto valoriale di quest'identificazione,
nell'assunzione interiore di qualcosa di non etico, resa ormai indipendente da ogni referente esterno, e
perpetua? 

 

La ricchezza di spunti e prospettive del saggio freudiano, e la sua articolazione con altri saperi e concezioni
teoriche, insieme agli ampliamenti d'orizzonte della teoria psicoanalitica e delle scienze umane nel frattempo
sopravvenuti, rendono possibili miglioramenti molteplici a integrazione di queste prime osservazioni. 

Il saggio apre un nuovo orizzonte rispetto alla visione psicoanalitica della mente, del soggetto, della società,
coerente con l’idea freudiana secondo cui “la psiche è estesa, di ciò non sa nulla”.

Il concetto innovativo di Freud è che non c'è un confine rigido e impermeabile della psiche del singolo e del
collettivo umano: il gruppo o, nella sua dimensione d'immensità, la massa. Non si tratta qui semplicemente



del rapporto fra individui e società intesi come polarità diverse e indipendenti per quanto significativamente
correlate, e degli effetti psichici della massa sul singolo (ad esempio esaltazione delle passioni e inibizione
del pensiero), ma della sovrapposizione dinamica e più o meno stabile fra aree pertinenti alla mente
individuale e aree pertinenti alla mente di gruppo, intese come parti confluenti che fanno sistema psichico
unitario con speciali modalità di comunicazione e interazione nel collettivo (dalla lingua all’intuizione,
all’empatia, alla suggestione, alla propaganda, fino al dominio esercitato in forme che non sono violente ma
suggeriscono la possibilità di diventarlo). Il tutto è molto chiaro quando si analizzi soprattutto il rapporto
dell’individuo con i poteri egemoni, e giuridicamente fondati, come quello degli stati rispetto alle loro
popolazioni. 

 

Questa prospettiva integrata, di cui cerco di dar conto introduttivamente qui per suggestioni rapide, mette in
crisi le certezze di un mondo dato, la stabilità di determinate concezioni metafisiche, e le cristallizzazioni
della conoscenza come visioni, ideologie e verità immutabili per dogmatici malintesi, anche sul terreno della
metapsicologia. Al posto delle strutture positive, emergono la metamorfosi e il valore della mancanza, al
posto dell'identità nucleare affiora il concetto di identità plurali e fluidamente composite, al posto della
consistenza strutturale si fanno strada l’instabilità e la divisione costitutiva di certe entità della precedente
teorizzazione filosofica e psicoanalitica, e in sostanza della visione del mondo, a partire dalla nozione di
soggetto, per continuare con quella di psiche. La particolarità dell’idea di soggetto, inoltre, che da ciò
scaturisce, porta a rivisitare psicoanaliticamente anche il concetto stesso di mancanza, che si rivela non più
come la cifra ineliminabile dell’esperienza umana, a partire dalla nostalgia inguaribile dell’oggetto a piccolo
nella visione di Lacan, ma come un suo dato, peculiare sì, ma non perpetuo, e anzi costitutivamente fluido, se
non assolutamente virtuale, in relazione all’assenza di soggettività del soggetto. Un’assenza ancora una volta,
ma che crea qualcosa dalla sua essenza negativa, perché un soggetto che è pensato come svuotato e anzi
separato dalle esperienze soggettive è un soggetto che ha dell’umano ma non è, nel suo statuto formale,
antropomorfo. Esso le esperisce ma non ne viene limitato: è un soggetto simbolico sempre in progresso
dinamico, senza patria né genere, senza cicatrici che ritraendosi lo segnino per sempre, che fa sistema con la
psiche del singolo e del collettivo fra le quali oscilla e pulsa. 

 

Il soggetto dell’inconscio è autoreferenziale in un certo senso, come la pulsione, con cui è perennemente in
tensione, gode di se stesso e del suo fare, diventare. Mentre lo scotto della nostalgia, dell’incompletezza sul
piano esistenziale, e della persistenza irrecusabile del trauma della delusione originaria, nascono sul terreno
di un desiderio che ha perso il suo rapporto fluido con l’inconscio che sempre ripropone nuove creazioni e
possibilità, e si è contaminato delle rappresentazioni consce e ripetitive degli affetti, o si spegne perché
l’ombra dell’oggetto perduto si allunga sull’Io, oscurandolo, come accade nella melanconia. Altrettanto
problematiche si rivelano per il singolo, ma anche per l’influenza che il singolo può esercitare sulla massa,
identificazioni con oggetti idealizzati, investiti di ambivalenza o chiaramente rifiutanti od ostili. Essi
generano forme di diniego e di identificazione con l’aggressore, e una coazione a ripetere tesa alla
rielaborazione di gravi frustrazioni, e pertanto non autonomizzano, ma tengono legati al trauma e alla sua
causa, per tentarne sempre una rielaborazione riparativa.

 



 

E forse, inversamente, legano anche alla distruttività narcisistica, magari risolta in distacco autistico. Se un
"oggetto", cioè una persona, ci ha danneggiato, ad esempio abbandonandoci, possiamo negare la perdita
chiudendoci in un mondo di fantasie autistoidi del tutto private, o possiamo, dopo averlo incorporato per
identificazione, vendicarci attaccandolo entro noi stessi, ma con effetti autolesionistici. Possono ricevere una
spiegazione su questa base fenomeni di massa come il settarismo, il culto fanatico di una personalità, o
l'attacco a innocenti ma presunti miscredenti e traditori, a transfughi e dissidenti equiparati a capri espiatori.

 

Un soggetto non ripiegato per sempre nell’ombra della mancanza corrisponde forse, andando da Freud, con il
sistema soggetto/collettivo, oltre o di fianco a Lacan, alla visione “macchinica” di Deleuze e Guattari. Essi al
concetto di struttura, e di soggetto come suo effetto, sostituiscono la macchina desiderante, l'inconscio
creativo, in un orizzonte in cui la struttura è piegata a considerare l’evento imprevisto, che la macchina
rielabora. Così scrive al riguardo, in un articolo su Felix Guattari, Rocco Ronchi: «il soggetto non è un fatto,
non è un fatto compiuto che si spiega a partire da altri fatti (a partire dalla triangolazione edipica, ad
esempio). Il soggetto è un processo (un processo sociale!), il soggetto si fa e non cessa di farsi, e facendosi
non cessa di guastarsi: il soggetto è un atto, ed è precario come tutti gli atti, imprevedibile come tutti gli atti.
Macchina versus struttura significava introdurre la singolarità, l’evento, il tempo, la genesi, il cambiamento,
la creazione, al cuore del soggetto. Significava pensare un desiderio che non è mancanza, che non è
ripetizione di uno schema, ma che è generatività, creatività» (Ronchi, R., Félix Guattari: militante
rivoluzionario, Doppiozero 31 maggio 2020).

 

https://www.doppiozero.com/materiali/felix-guattari-militante-rivoluzionario
https://www.doppiozero.com/materiali/felix-guattari-militante-rivoluzionario


E inoltre viene neutralizzato e ridotto alla sua insignificanza nel discorso metapsicologico il concetto
malinteso e abusato di identità. Un concetto con la pretesa di riportare a un’idea di unità e coesione psichica
che non è scontata, non ha un corrispettivo nella teoresi psicoanalitica, e, come risulta chiaro se si
considerano alcune riflessioni al riguardo, è in filosofia ovviamente alquanto dibattuta e ben lontana dal poter
dare certezza di alcunché. Leibniz rinvia alle monadi, e alla questione degli indiscernibili. Per Locke
l’identità è legata alla coscienza di sé e la memoria presiede all’integrazione di frammenti. Con il Saggio
sull’intelletto umano (1694) Locke segna una svolta nella nostra cultura occidentale, il passaggio dal concetto
di anima, una sorta di substrato capace di dare unità e persistenza nel mutare delle cose, a quello di identità
personale. Hume parla non di identità ma piuttosto di “fasci di percezioni”, e alla memoria aggiunge
l’invenzione, la fantasia, come possibile elemento di aggregazione “identitaria” delle esperienze. Ma sempre,
sullo sfondo, vi è l'idea di un perdersi, di un sofferto e faticoso ritrovarsi, in un processo che impegna in
perpetuo.

Il concetto di identità oggi invalso in psichiatria e in certa psicoanalisi, con la sua valenza descrittiva
psichiatrica rigida, come tratto costante in relazione alla tassonomia e alla diagnostica dei disturbi gravi di
personalità, che vorrebbe intenderlo come corrispettivo cristallizzato dell’essere, è ben lontano dal far parte
del repertorio concettuale di Freud, che parlò di identità, in rapporto a quella ebraica, in una sola occasione, e
sempre ha invece riflettuto sul concetto dinamico e fluido di identificazione. 

 

Il concetto di identità, nella sua essenza definitoria giuridica, è perfettamente ricompreso nel pensiero critico
di Pierre Bourdieu quando vengono enumerate le possibilità che solo lo stato ha, coi suoi mezzi, di assegnare
ufficialmente le coordinate anagrafiche, ma anche la nazionalità, il genere, lo stato civile, i diritti e i doveri
dei singoli cittadini. Fino al culmine paradossale riguardante l’esistenza di coloro che sembrerebbero poter
sfuggire all’incasellamento burocratico, visto che non trovano posto nella comunità umana, e invece non
vengono privati di una definizione, sia pure in negativo: i “sans-papiers”.

 

Un’altra direttrice fondamentale, che affianca e supera le visioni filosofiche e le descrizioni letterarie-
antropologiche o politiche di Ortega y Gasset “La rivoluzione delle masse) o di Huizinga (La crisi della
civiltà) e Canetti  (Massa e potere), fornendo loro possibilità esplicative, è quella di una rivisitazione del testo
freudiano, che interseca i concetti di habitus e di violenza simbolica elaborati da Pierre Bourdieu, filosofo e
sociologo poliedrico affacciato anche su arte e letteratura, nel solco di Emile Durkheim, di Marcel Mauss e di
Claude Lévi-Strauss, e nell’eredità di pensiero di autori che vanno da Aristotele a Husserl, Heidegger, Marx,
Panofsky, Chomsky e Wittgenstein, come leggiamo nel Dictionnaire International Bourdieu, CHRS
EDITIONS, curato da Gisele Sapiro, uscito in novembre 2020, in cui è sistematizzata e articolata l’opera di
Bourdieu e sono raccolti gli studi della comunità internazionale su di essa. 

 

Il primo concetto, che meriterebbe una trattazione approfondita tutta per sé, qui impossibile, ha a che vedere,
sulla traccia anche di Merleau-Ponty, con l’idea di qualcosa che sedimenta nel corpo ancor prima che nella
psiche su pressione del mondo esterno, e in particolare, se vogliamo, della massa. L’habitus porta i
significanti e i valori-guida della collettività al cuore stesso dell’individuo, ne modula la postura nello spazio
e nella società. L'habitus è un altro modo per rappresentare quell’adesione ai valori comuni di un gruppo
sociale che garantisce sicurezza e appartenenza. Esso ci rinvia così al Disagio nella civiltà in ambito
psicoanalitico, e ai concetti di prossimità, familiarità, appaesamento, in ambito antropologico. 

L’habitus si mostra ed entra in azione attraverso gesti, azioni, disposizioni psicocorporee, modi di percepire
sensorialmente e abitare col proprio corpo e la propria affettività e significazione lo spazio fisico e sociale.
Questi rappresentano rispettivamente, sul versante delle istituzioni dominanti e del singolo individuo, quel



modo di trasmissione della sottomissione che naturalizza il dettato simbolico del potere, e quel patrimonio di
abilità che esprimono l’originalità ma anche l’obbedienza e l’adozione come guida, sempre meno avvertita
come suo effetto, della voce del padrone: valori in realtà imposti, col tempo sono percepiti soggettivamente
come naturali, propri, ovvi, perdendosi la memoria intellettiva della loro origine, che resta tuttavia inscritta
nel corpo, memoria senza fine in cui si deposita l’esperienza. Esattamente in questo consiste l’essenza del
secondo concetto, quello di violenza simbolica, di un costringimento che si può scambiare per persuasione,
che si imprime nei corpi e su di essi, e segna la sessualità, la maternità e la paternità, i rapporti sociali e
affettivi, la fantasia e l’amore, ma anche rimarca ingiustizia e discriminazione, inasprendo ed eternizzando
iniquità.

Fra l’infinita potenzialità originaria rappresentata dal patrimonio dell’inconscio e i vincoli imposti dalla
società e dalle leggi, e dietro ad esse dei poteri egemoni che vi si esprimono, si colloca la possibilità della
politica come espressione della ricerca di un bene individuale nel bene pubblico. Vi è spazio per questo oggi,
per scelte politiche che non considerano inevitabile la soppressione o riduzione del godimento come
condizione per la coesistenza pacifica? 

 

L’analisi di Freud sembra portare a un passaggio difficile, fra la rinuncia alla libera espressione pulsionale in
cambio di ordine e sicurezza, e la perdita di sé nell’assoggettamento ai voleri del Leviatano. Ma Freud
sembra mostrare, ed è questo uno dei molti aspetti cruciali su cui una rivisitazione a largo raggio del suo testo
ci aspettiamo che si soffermi, altre possibilità. Il soggetto è per sua natura, se così si può dire, relativamente
immune dall’appiattirsi su particolari oggetti e contenuti intellettivi-emozionali dell’esperienza, nonostante
esso possa contemplarli, e nonostante io, e non solo l’Io, possa farli propri, assumerli come guida e ideali. La
flessibilità che ne deriva per la persona (o Sé) come totalità unitaria, sintesi delle sue identificazioni, del suo
autoinvestimento narcisistico, della sua molteplicità problematica e instabile, permette di stare nel gruppo
recependo elementi percepiti come necessari nello scambio sociale o utili all’arricchimento delle proprie
possibilità soggettive. Ciò accade con sospensioni temporanee e anche non complete della propria
individualità, ma soprattutto con una continua possibilità di osmosi con l’ambiente, vale a dire con la
possibilità sia di contaminazioni, che possono esitare in casi estremi di potenza e pressione in una sorta di
atmosfera condizionante, sia di una rigenerazione ininterrotta, come di norma accade. La reversibilità, la
scelta di evoluzioni che mantengano il proprio senza perdere possibilità di miglioramento che si ottengono
assorbendo o rilasciando l’altro, fa parte delle chance dell’individuo e della fortuna e della stabilizzazione
del gruppo. 

 

Una funzione particolare viene svolta dall’apparato sensoriale e dal linguaggio come sistema simbolico
operante con mezzi non verbali e verbali, che risultano entrambi in diverso modo fondanti sul piano
sociologico la soggettivazione: lo stimolo ambientale, quale può essere il modo di vestire e la moda, la
propriocezione del corpo nel contatto con gli abiti, gli altri corpi e gli elementi naturali, nell’impatto con lo
sguardo e il desiderio proprio e altrui, nell’ascolto della lingua e nella percezione delle sensazioni
fonematiche. In parallelo si trascorre impercettibilmente e diversamente, sul piano psicoanalitico, nelle scelte
soggettive, come nel caso della sessuazione e quindi della scelta di genere, della propria auto-definizione
come soggetto, con tutta la fugacità del suo essere. 

Vi è forse la possibilità di non dover rinunciare a godere per tenere la pace, se usciamo dalla riduzione della
portata dell’inconscio alla contrapposizione edipica fra desiderio e tabù come unico significante sociale,
nonché dalle condizioni che validano la fondazione paolina della radice del desiderio nella trasgressione della
legge, e fanno coincidere/collidere senza vie d’uscita le ragioni e le condizioni del desiderio e della legge.
Dovremmo assumere, in altre parole, la visione in cui la macchina desiderante rifonda su altre basi il mondo,
e fa coesistere senza deflagrazioni periodiche il desiderio di libertà e il desiderio di sottomissione,



stemperandone la potenza di enunciazione in risultati che superano le limitazioni d’orizzonte e le
contraddizioni di partenza.

 

Comincerà il 19 febbraio di quest’anno un ciclo di quindici seminari su Psicologia delle masse e analisi dell'Io nel
centenario dell'opera freudiana, promosso da Istituto di Studi Avanzati in Psicoanalisi “Elvio Fachinelli”, European
Journal of Psychoanalysis, IPRS (Istituto Psicoanalitico per le Ricerche Sociali), Dipartimento di Psicologia Dinamica e
Clinica dell’Università La Sapienza. Gli incontri, cui chiunque si può iscrivere gratuitamente, saranno diffusi in realtà
virtuale e si terranno in altrettanti venerdì dalle 18 alle 20 fino a dicembre. Con traduzioni simultanee dall’italiano in
inglese, e dall’inglese e francese in italiano, discuteranno su quest’opera di Freud, su cui potrebbe fondarsi una dottrina
politica della psicoanalisi, decine di psicoanalisti e studiosi, storici, sociologi, politologi e filosofi stranieri, fra cui Jean-Luc
Nancy, Dany Nobus, e italiani, come Felice Cimatti, Romano Madera, Giovanni Orsina, Massimo Recalcati, Rocco Ronchi,
Paolo Virno. Qui per informazioni.

 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.massenpsychologie.com.
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





