DOPPIOZERO

" Gli spostati” loro malgrado

Franco Livorsi
30 Gennaio 2021

Non tutte le forme del “male di vivere” prolungato, interiorizzate, che impediscono o rendono arduo il
condurre un’ esistenza accettabile, e che sopravvengono anche senza alcun rilevante disturbo cerebrale, e che
sin da Freud chiamiamo psiconevrosi, e diciamo psicogene, sono uguali. Alcune sembrano radicarsi in
orientamenti individuali talmente lontani che e difficilissimo rintracciarne I’ inizio, quasi fossero lavera
natura (o una seconda natura) del singolo. Maci sono molte forme di tal genere che sembra siano state—o0
siano — imposte al singolo suo malgrado, da altri. Sono quelle di cui si occupa Carla Stroppa, psicoanalista
junghiana, nel suo ultimo libro, scritto con stile robusto e accattivante, direl “letterario”, in cui il suo
coinvolgimento profondo € evidente dalla prima all’ ultimariga, senza che per questo venga meno il rigore
del ragionamento: Gli spostati. Vivere senza amore (Moretti & Vitali, 2020, pagg. 210, E. 20). Infatti gli
“gpostati” — quelli che gli inglesi chiamano outsider, i “fuori posto” — sono individui che in base all’ analisi
dell’ autrice io intenderei come “ participio passato”, ossia sono individui che “sono stati spostati”. Da chi, ce
lo diceil sottotitolo, dal momento che hanno vissuto o vivono “ senza amore”, deprivati da esso da chi
avrebbe dovuto o dovrebbe darlo loro, e invece ha dato invidia e odio: pietre invece di pane avrebbe detto —
considerandolo pero assurdo in famiglia—il Cristo (Matteo, 7: 9/11 e Luca, 11: 11/13).

Questo triste, e direl “tristo”, trattamento sembra connesso, nell’ analisi della Stroppa, a due ragioni di fondo:
una piu accennata e I’ altra svolta ampiamente.

La primaragione concerne molti genitori i quali credono di poter trattare la vita e la mente dei figli come cera
damodellare, imponendo loro modi d’ essere che corrispondono a un’idea del meglio che € loro, macui quelli
sono estranel. Ma*“quel” genitori laritengono la solavita“normale’ (conforme a quella che pretendono siala
“norma’): un modo di agire che direi connesso a un narcisismo talmente accentuato da far loro ritenere che la
vitadi coloro che sono carne dellaloro carne, ma pur sempre individui autonomi, siadi loro esclusiva
spettanza. Néel loro introiettare I’ atro da g, il figlio o lafiglia, sono cosi ciechi danon vedere, o daritenere
secondaria, la sofferenza psichica che provocano, e cherendei figli disadattati, falliti, spaesati, estraniati,
outsider, fuori posto. Com’ € noto anche molti “buoni” educatori sono, e soprattutto erano, ad esempio nel
tempo remoto anteriore al Sessantotto, “gente cosi”.

La seconda ragione, molto piu svolta dalla Stroppa, ha a che fare con I’invidia. Anzi, I’invidia é cosi presente
nell’analisi in questione cheil suo libro potrebbe pure essere intitolato “ Gli spostati e gli invidiosi”. Oltre a
constatare cio in tante storie di vita di persone, sue pazienti — tra cui la vicenda pit toccante e quelladella
donnand libro chiamata Zoe — il quadro € pure confermato e approfondito tramite grandi miti, o favole, che
Ci harrano sempre storie perenni, mostrandoci siala dinamica costante che la soluzione — tragica oppure a
lieto fine—di tali “casi” (ein parte orientano sialo psicoterapeuta cheil o la paziente, sapendo come pud
andare afinire “lastoria’). Sono insomma storie simboliche, che, come nei “grandi sogni” (miti stessi
fatti dall’ anthropos a occhi chiusi atempo debito, e su misura per ciascuno), squarciano lavisuale su
gualcosa di umanamente perenne; mostrano, insomma, archetipi in movimento, come — per restare in tema di


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/gli-spostati-loro-malgrado
https://d10.doppiozero.com/franco-livorsi

invidiaomicida— le storie di Caino e Abele, o di Giuseppe ei suoi fratelli, o tante favole molto note, che
sono miti, in base ad analisi svolte soprattutto — nel caso delle favole — da una stretta collaboratrice di Jung,
Marie-Louise von Franz (in: Le fiabe interpretate, Bollati Boringhieri, 1980; Il femminile nelle fiabe, ivi,
1983; Lefiabe del lieto fine. Psicologia delle storie di redenzione, RED, 1987). Tutti ricordiamo I’invidia
dellabella e malvagia matrignadi Biancaneve (Wilhelm e Jacob Grimm, Fiabe, acuradi L. Marinangeli,
Radici, BUR, 1995, pp. 309-317), mala Stroppa e col pita soprattutto da quella della matrigna e delle
sorellastre di Cenerentola (Grimm, pp. 172-180): donne invidiose e cattive che — dice la Stroppa— “non
conoscono il bene sul piano cosciente, ma intuitivamente |o percepiscono in Cenerentola e lo perseguitano
perché attraverso di lei percepiscono il proprio vuoto, ladistanzainfinitadallafelicita’ (p. 103).

Sul sentimento dell’ invidial’ autrice dice molte cose interessanti e inquietanti, relative al desiderio
dell’invidioso di abbassare chi |o sopravanzi: “I’ atteggiamento indifferente nei confronti dell’ altro puo essere
frutto d'invidia sotterranea, ma anche il sarcasmo, la supponenzaintellettuale, I esclusione dagli argomenti
che contano, la calunnia pit 0 meno manifesta, il parlare dietro alle spalle, lanon considerazione e la
mancanzadi rispetto della diversita psicologica (p. 105).” Uno pud essere “guardato con malocchio proprio
per la sua possibilitadi alzarsi in volo. L’invidioso non tollera questo dono delle stelle perché per [ui, che non
sauscire dalle stalle, € completamente fuori portata (p. 128).” Spesso sotto sotto questo “ spostato” di tipo
distruttivo €l vero estimatore della sua vittima; “ paradossal mente sono proprio quel valori che I’invidioso
intuisce e che si accanisce avoler distruggere” (p. 138). L’ odio dell’invidioso giunge alivelli inusitati. “Te
ne accorgi quando un piccolo o grande fallimento personale al’ altro fa piacere. Ecco lamadre, lasorellae
I”amica assumono il volto dellastrega; il padre, il fratello e’ amico quello dell’ orco. Si entra cosi nel castello
dei mostri e la cosa puo avere anche un senso evolutivo perché apre gli occhi allarealta del male (p. 155).” Si
comprende, insomma, che il male ¢’ & e che non puo essere minimizzato.

Ma come se ne esce?

Direi con un doppio movimento: uno pit immediatamente comprensibile concerne un barlume di
soccorrevole atteggiamento empatico, da parte di qualcuno che anche nel deserto dellavita dello “spostato” o
della*“ spostata’ non smette di voler loro bene, come la nonna ne vuole a Cenerentola; ma anche come la
stessa psicoanalista nel senso junghiano, che puo realizzare con la sofferente o il sofferente un’intesa nel
profondo, offrendo un ascolto e un’ empatia non invasivi, discreti, tali dafargli (o farle) recuperare quella
fiduciain sé senza cui non si puo uscire dalla malinconia e disperazione. Imparare avolersi bene e atornare a
volere una vita veramente desiderata nel profondo non e cosa da poco. Il ruolo della persona che ci capisce e
ci vuol bene, pero, non é solo funzionale all’ adattamento pur che sia allarealta, come talora puo dirsi del
freudismo, ma ad un processo trasformativo.



Qui possiamo cogliere ladifferenzatralafavoladi Lucio, il protagonistadel romanzo tardo antico Le
metamorfosi, o L’asino d’'oro (acuradi M. Cavalli, Mondadori, 1995) di Apuleio, e quella per taluni aspetti
simile, molto simile, di Le avwenture di Pinocchio (Giunti, 2020) di Carlo Collodi. Lucio, preso dal desiderio
di potenza, mentre cercadi diventare un grande mago, diventa un asino. Maal culmine di molte sofferenze,
viste come prove iniziatiche — come quelle di Psiche per potersi ricongiungere con I’ Eros perduto nella
meravigliosa favola-mito incastonata nel romanzo — quando come asino desidera solo morire, invocala
grande deadel misteri di quel tempo, Iside, che gli favederel’invisibile, elo farinascere a se stesso. Per
parte sua Pinocchio e il bambino che esprime una libido scatenata, un vero eros libertario infantile, un
desiderio della vita come gioco (essere burattino trai burattini), avere tutto e subito (come gli promettono i
criminali Gatto e Volpe facendogli credere nellaricchezza a portata di mano, presadall’ albero in cui
crescono i soldi, nel “campo dei miracoli”, e poi cercando di ammazzarlo), e quando gia sembrava su una
buona strada, salvato dallafatinadai capelli turchini, e diventato ottimo scolaro, cede di nuovo a desiderio
andando nel “paese dei balocchi” e diventando asino, insieme al suo amico Lucignolo, che asino morra.
Pinocchio e nuovamente salvato dallafatina, masi riscattera col duro lavoro e studio, che da burattino, tutto
eros ad ogni costo, ne fara un bravo bambino (“normalizzato”). Quindi I’ Iside di Pinocchio, la“fatina’, e
viatico non gia a cambiare tramite la visione del divino, attraverso la percezione del deus (0 dea) in nobis, ma
tramiteil conformarsi a dover essere.

Quale sialaviapreferita da Carla Stroppa e dallo junghismo é chiaro (quella dell’ aprirsi alla“vera’ Iside), e
chiamain causa quello che Jung chiamava “principio trascendente”, anche se sono convinto che sarebbe
meglio dire “trascendentale”; non saprel dire sel’ espressione “trascendente” siain Jung o dei suoi traduttori,
ma comunque |’ espressione “trascendental€”’, che in ogni idealismo guarda all’ a priori, acio che“é

nell’ esperienza e al di la dell’ esperienza’, all’ archetipico, la considero piu congrua). Questo principio del
divino o infinitoin noi €il Sé: é un tendere — 0 essere? — infinito, personalizzato, quale punto in cui tuttala



nostra psiche, conscia e inconscia, si raccoglie, trovando Ii il minimo comun denominatore di tuttala mente,
“come una certezza fuori del tempo”, come avrebbe detto Myskin parlando della fede col suo fosco intimo
amico Rogozin nell’ Idiota di Dostoevskij (Einaudi, 2005). Sein noi non ci fosse I’ archetipo del Sé, la
risposta meramente adattiva, di fuganella“realta’ senza se e senza ma (come nel finale di Pinocchio),
sarebbe senza alternative.

Ma se nonostante i mille colpi — proprio come nellafamosa poesia Se (1895) di Rudyard Kipling — restiamo
fedeli anoi stessi, ad un certo punto potraintervenire qual cosa che dagli abissi della nostra mente ci dara una
formidabile mano, e che I’ analista— spingendoci a concentrarci sulla nostrainteriorita e sogni, e miti
connessi — aiutaamanifestarsi in noi. Questo Sé e pure |’ aspirazione romantica all’infinito (“I'infinito tracio
che sono e cid che ho bisogno d’ essere’, p. 34) di de Senancour (Oberman, Rizzoli, 1983); e lo svelamento
dell’Uno nell’intimo tratteggiato dal grande filosofo esistenzialista, nonché psichiatra, Karl Jaspers, qui
richiamato (p. 53) in riferimento a suo saggio del 1961 Cifre della trascendenza (Fazi, 2017): Jaspersil
quale osservava che “ogni singola realizzazione dell’ uomo diventa, di voltain volta e nella sua piccolezza,
cifradel’ Uno infinito, che é stesso unacifra. (...) Percio I’Uno é infinitamente lontano, ineffabile,
inconoscibile. Cionondimeno € il fondamento di ogni ente. Allo stesso tempo, pero, I’ Uno é vicinissimo
guando vengo donato a me stesso nellamialiberta, mettendomi sullavia del divenire identico a me stesso.”

Non e importantissimo il livello di immersione in questo Sé, ma che uno o unalo raggiunga, perché
comunqgue da quel punto prendera a diventare, nel suo vissuto, quello che e (ossiaad “individuars”), il che
oltre ad essere “bello e buono” in sé daallapersonaun po’ del piacere di vivere che ogni vivente ha quando
gli € dato di vivere come la sua natura comanda. Nell’ ottica della Stroppa, che mette nel tutto un pizzico di
spirito libertario, questa e anche larivolta, el riscatto, dell’ asino. E infatti il suo libro si conclude con
I'immagine di un asino che si @ messo in piedi disegnata, a colori, da una sua paziente.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Carla Stroppa
- Gli spostati

~ Vivere senza amore
e G s W . SR Y @
LI e,




