DOPPIOZERO

Al cinema con |lo psicanalista

Moreno Montanari
9 Dicembre 2020

Cinema e psicoanalisi, come ci ricorda Vittorio Lingiardi nel suo Al cinema con lo psicoanalista (Cortina
editore, 2020, pp. 203, euro 15) nascono insieme: “nel 1895, mentrei fratelli Lumiere proiettano a pubblico
del Gran Café del Boulevard des Capucines le loro scena di vita quotidiana, Sigmund Freud pubblicagli
Sudi sull’isteria eIl progetto di una psicologia”.

E sebbene all’inizio sia Freud arestare “ completamente anmaliato” dal flusso di immagini che uscivada
guellache alora, come tutti, chiamavala“lanternamagica’, con il passare del tempo, fu piuttosto il cinemaa
subireil fascino della psicoanalisi, specie di quellajunghiana benché nella vastissima produzione di Jung, a
guanto mi risulta, non si trovi mai alcun esplicito riferimento alla settima arte. Tuttaviail suo approccio al
linguaggio dei sogni, pit simbolico e meno semiatico rispetto a quello di Freud, € stato considerato da molti
registi cinematografici piu adatto a rendere |’ essenza del cinema, non a caso definito alungo “lafabbrica dei
sogni”. Laragione, secondo Federico Fellini, € che “Freud vuole spiegare cio che siamo, mentre Jung € un
compagno di viaggio, uno scienziato veggente (...) ci accompagna sulla porta dell’ inconoscibile e lascia che
vediamo e comprendiamo da soli” (F. Fellini, Sul cinema, acuradi G. Gazzanini, Il saggiatore, Milano,

2019, p. 131).

Il discrimine é probabilmente dovuto al diverso modo in cui i due si aprivano a materiale inconscio, specie
per come appare in sogno, a quale molti registi hanno paragonato il cinema; mentre Freud sembrerebbe
interessato soprattutto arintracciare il significato latente e inconscio da portare alaluce della coscienza, sotto
forma di messaggio decodificato, il fondatore della psicologia complessa, poi meglio nota come del

profondo, guarda a sogno come a un linguaggio altro che non necessita “di nessuna interpretazione,
rappresenta il suo proprio significato”, non € dunque “un travestimento di qualcosa di diverso” ma costituisce
semmai un diverso modo di organizzare |’ esperienza el senso, che potrebbe aiutarci aridimensionare quello
che chiamava il monoteismo della coscienza” e del quale, dunque, dovremmo fare tesoro (C. G. Jung,
Psicologia e Religione, Opereval. 11, Bollati Boringhieri, pp. 86 e 400).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/al-cinema-con-lo-psicanalista
https://d10.doppiozero.com/moreno-montanari

Angelo Moscariello
L’altra parte

I fantasmi della psiche al cinema

Moretti
GVitali

Un approccio che sembrerebbe essere consonante a quello di Lingiardi se € vero, come scrive, che dopo aver
visto un film si sente piu analizzato che analista, “la mia poltrona, per unavoltanon é dietro per interpretare,
ma davanti per partecipare”, I’analista é il cinema, definito “un supervisore attento dei nostri sintomi, la
memoria della nostra commozione, il rabdomante di una sorgente erotica sepolta’, nonché un fenomenale
dispositivo psicodinamico perché “una mente che incontra una storianon e piu lastessa” (Lingiardi, p. 2).

Dichiaratamente junghiano é I’ approccio di Angelo Moscari€ello, L’ altra parte. | fantasmi della psiche al
cinema, (Moretti & Vitali, pp. 117. Euro, 12) secondo il quale “davanti allo schermo Jung € meglio di



Freud”, per il suo modo di invitarci a preservare il mistero che caratterizzatanto il linguaggio simbolico delle
immagini, quanto, per Godard, quello del cinema (p. 20).

Moscariello ci invitainfatti a sondare quei fantasmi della psiche che un certo tipo di cinema, non didascalico,
si rivela capace di rappresentare offrendoci |a possibilita di portare alla coscienza “|’ altra parte della psiche
che abita nascosta dentro di noi” e di rivelarsi cosi una straordinaria opportunita per il “laboratorio
trasformativo” dell’inconscio per il quale, osserva Jung, “lafantasia € altrettanto reale quanto siamo reali noi
come creature psichiche” (pp. 109-110). Cio che interessa a Moscariello non e dunque I’ interpretazione del
film, men che meno la pseudo-psicoanalisizzazione del suo regista o dei suoi personaggi, magli effetti di
risonanza e amplificazione che il film puo produrre in chi lo vede, grazie a quello che chiama“il sovrapporsi
di dueflussi di coscienza: quello fatto di immagini che scorrono e quello che s attiva nella nostra mente di
spettatori, secondo una dinamicadi accordi e disaccordi emotivi con le immagini che vediamo”. (p. 107).
Analogamente, secondo Lingiardi, il film & sempre “metadi chi lo girae metadi lo guarda’ (p. 9), potremmo
dire, con Gaston Bachelard, che eil luogo fisico in cui “lo spazio intimo e |o spazio esterno, si incoraggiano
nellaloro crescita’ (G. Bachelard, La poetica dello spazio, Dedalo, 1984, p. 222).



Erich Neumann

LA
MADRE

Fenomenologia
delle configuraziont femmnili
dell inconscio

CON 74 FIGURE E 186 TAVOLE FUORI TESTO

Il testo capitale sull’archetipo del Femminile, sul
suo simbolismo e sugli stadi evolutivi con cui
esso si dispiega nella storia umana.

Casa Editrice Astrolabio

Ed effettivamente I’ attenzione al modo in cui il mondo interiore entrain risonanza con quello proiettato sullo
schermo, é a cuore di questi due libri che fanno dei film che passano in rassegna— in appenatrentarighe,
quelle apparse per larubrica PSYCHO del Venerdi di Repubblica Lingiardi, ein formapiu analiticae ampia
daMoscaariello — dei pretesti per indagare e mettere afuoco le questioni che abitano la psiche, privata e
pubblica e che lafinzione, poietica, come sottolineava gia Aristotele, permette di comprendere meglio di una
loro analisi diretta, che alcuni fenomeni difensivi possono indurci a non guardare direttamente in faccia. (
Aristotele, poetica, 141, a-b).

La negazione e larimozione sono le sue due piu celebri armi mainsieme ala proiezione, che il vero
fenomeno psichico che permette di tracciare unareale analogia con il cinema, come colse bene lo



psicoanalista junghiano Erich Neumann, curiosamente ignorato da entrambi:

“Come nel cinema, dove sul piano di proiezione costituito dallo schermo appare un’immagine postaalle
spalle dello spettatore, cosi i contenuti dell’inconscio vengono proiettati del tutto indirettamente, come
contenuti del mondo esterno, e non vengono sperimentati come contenuti dell’ inconscio. Cosi un demone
non rappresenta una parte dell’ uomo, ma un essere presente e attivo nel mondo esterno. Accanto a quello
esterno esiste anche un piano di proiezione interno, sul quale si rispecchiano i contenuti dell’inconscio. In
guanto fenomeni interiori, non vengono attribuiti al mondo esterno, ma mantengono, come nel sogno, il
loro carattere proiettivo” (Erich Neumann, La grande Madre, Astrolabio-Ubaldini, 1978, pp. 30-31).

Spazio fecondo in cui la psiche puo emergere, essere vissuta, e messain risonanza con quanto vede nello
schermo, il cinema non racconta solo la storia che narra ma aiuta spesso a svelare quella di chi osserva,
inquadrandola da nuovi angoli prospettici o offrendo, indirettamente, nuovi strumenti di comprensione e
inedite chiavi di lettura, come accade temenos della stanza d’ analisi dove il nostro mondo interiore, eil suo
funzionamento, possono emergere, essere vissuti, osservati e cosi, persino, trasformati.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Vittorio Lingiardi

Al citnema
COI

lopsicoanalista

Prefazione di
Natalia Aspesi



