DOPPIOZERO

Half demon. Un uomo in viaggio

Silvia Rampelli
20 Novembre 2020

Poche parole annunciano il trapasso di Masaki Iwana, danzatore butoh, performer, autore e regista
cinematografico, nato nel 1945 a Tokyo. La sua esistenza libera, opera non disgiunta dalla sua arte, non ha
mai smesso I’ invenzione, non ha cercato allineamenti, né temuto marginalita.

Masaki passed away peacefully at home in Normandy, France on 11th November 2020.

La pace che sembra avere avvolto il suo commiato €il sigillo, il segno tacito di un’ appartenenza, di

un’ alleanza, riconosciuta, praticata, mai tradita: il rapporto con la materia. Engagé avec les substances erail
titolo di una sua performance e in un certo senso un manifesto per la danza come stato emergente, evento
esperibile a condizione che il corpo divenga manifestazione epifanica di tempo e spazio.

Il corpo delladanza—il corpo in stato di danza di Masaki — e corpo metamorfico, unita e pluralita, identita
costitutivamente apertaa divenire, divenire stesso che s attuain entita e forme che il concetto stenta atenere
insieme: simultaneamente oscurita e luce, femminile e maschile, fragilita e forza, orizzontalita e verticalita,
morte e nascita. La danza é accadimento, attuazione di una origine, esposizione assoluta dell’ essere,
svelamento della sottostante unita, legame, immanenza, paesaggio (inner o internal landscape, original
landscape). Cio che |’ intelletto separain antinomie nella combustione performativatorna all’ ambiguita del
volto originario. Gli ordini travasano I’ uno nell’ atro, si appartengono, consistono, tramontail discernimento
econessoil giudizio. Nel corpo sogliail daimon si manifesta. Un senso panico accomuna esseri ed enti,
organico e inorganico, nature e natura, dinamica e quiete, the Secret Agreement with Matter.

Masaki lwana


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/half-demon-un-uomo-in-viaggio
https://d10.doppiozero.com/silvia-rampelli

Quando ho conosciuto Masaki — stabilitosi in Francianel 1988 e invitato per la primavoltain Italianel 1989
daMarcello Sambati — la sua lingua articolava il dicibilein aggregati di senso che la nostralingua non
prevede. La parola che squarcia, I’ intraducibilita, o scarto era un ingresso all’ esperienza senza mediazione.
Nullain lui erariferibile ad altro e la sua presenza composta e numinosa sembrava potenza di altri mondi. I1
nero inchiostro del suo pennello erail nero lucente dei suoi lunghi capelli. Masaki avevalasciato il suo paese,
non apparteneva e non possedeva. Pochi anni dopo riusci ad acquistare una casa di campagna fatiscente e
bellissima nel sud della Normandia, una casa che con le sue crepe e le rondini nelle stanze, portavail segno
del tempo e nel tempo divenneil fulcro della sua pratica e luogo di conoscenza per persone di ogni
provenienza. Chi haincontrato Masaki attraverso il rigoroso sistemadi esercizi che infallibilmente
proponeva, nel fuoco del suo sguardo generativo, haincontrato sé stesso o0 ne ha avuto la possibilita. Masaki
diceva di non avere nulla dainsegnare. Maestro — diceva— e chi opera un taglio, permettendo acio che giaé
di manifestarsi.

Per tutti Masaki € stato un maestro.

""‘H n.. e

- 34
- I"

Masaki Iwana, immagine del film Vermilion Souls, 2008.



Nei suoi primi anni in Europal’ attrito, la purezza, la non esaustivita delle parole, unita all’ esattezza delle
proposte, apriva luoghi di attraversamento, spazi di esperienza, episodi metamorfici, lacui evidenza era
percepibile. Nella durata di un laboratorio i corpi si spaccavano come frutti, ne uscivano sguardi nuovi. La
discesaa corpo —il ritorno alla sorgente — talvolta ostacol ato e impervio, altrove immediato, era
inevitabilmente uno specchio duro in grado di riflettereil visibile el’invisibile, di mettere in stallo |’ equivoco
dellavolonta. Chi si fosse avvicinato ne avrebbe ricevuto in ogni caso un’ esperienza trasformativa

AlloraMasaki eramolto attento nel definire I’ autonomia del proprio percorso (White Butoh) rispetto ai padri
e dlle pratiche dell’ Ankoku Butoh, il butoh delle tenebre di Tatsumi Hijikata, la singolarita di Kazuo Ohno. In
uno scritto del 1995 — “Invito a butoh” (Invitation to Butoh) —riferendosi alle esperienze precedenti, Masaki
affermava di non avere niente dainsegnare sul butoh come metodo. Il focus del suo specifico lavoro,
dinamico e mutevole, eraincentrato su come riconoscere ed estrarre dal corpo lavita stessa.

As ankoku butoh lies outside my realm, | have nothing to teach about butoh as a method. Rather, | specialise
in work which is dynamic and changing; it focuses on how to pinpoint and extract life itself from the body. (
http://www.moeno.com/iwanabutoh/butoh.php)

Nello stesso scritto Masaki riconosceva nel presente della danza butoh, non solo | eredita filosofica di
Hijikata, ma unatendenzaallaricercadi nuove e diverse vie di espressione, che comportasse la capacita di
estrarre la pura vita dormiente nei corpi eil cui risultato non fosse il butoh come genere, ma come elemento
essenziale per ogni espressione. In questo senso — scriveva— il butoh @ ovunque e non necessariamente nella
danza che si autodefinisce butoh.

| regard present-day butoh as a 'tendency' that depends not only on Hijikata's philosophical legacy but also
on the development of new and diver se modes of expression. The 'tendency’ that | speak of involves extracting
the pure life which is dormant in our bodies. The result is not butoh as a genre but as the essential element
for all expression. In this sense, thereis a strong possibility that butoh is ubiquitous, existing not necessarily
in every dance that calls itself butoh. (http://www.moeno.com/iwanabutoh/butoh.php)

Nel suo vocabolario comparival’ interessante espressione danse direct. La strada era aperta. Masaki
consegnava a performer la solitudine e la responsabilita dell’ incontro con sé stesso, “il prometeico silenzio,
I"irriducibilitadi fronte a compito, il rigore e la negligenza, la concretezza, |’ oggettivita sovrastante” — come
si leggein Il corpo insorto nella pratica performativa di Habillé d’ eau (Editoria e Spettacolo 2012), a curadi
AdaD’Adamo —, |’ onere dellafondazione di un linguaggio.

Trail principiante eil professionistanon faceva distinzione. A tutti chiedevalaricercadi unapropriavia: “
your own method”.

Finally, the way of expression should not be done by established methods, but should be created by oneself.
(Da Going Back to the Origins of Butoh Dance A dialogue with Masaki Iwana Bologna, August 2018, in
http://www.moeno.com/iwanabutoh/arti cles.php)



http://www.moeno.com/iwanabutoh/butoh.php
http://www.moeno.com/iwanabutoh/butoh.php
http://www.moeno.com/iwanabutoh/articles.php

Chi, seguendo il suo insegnamento, si fosse realmente avvicinato alla propria danza, si sarebbe
inevitabilmente allontanato dalla forma della danza del maestro. Il giudizio separacio che I'esperienzatiene
in serbo come manifestazione di unaidentita, di una nascita.

Il danzatore Masaki Iwana sapeva accogliere nell’ attesa il passaggio degli esseri e delle ere. L’uomo era
indipendenza, anarchia, veritd. Non € miaintenzione tentare I’ esegesi di un cammino evidentemente unico,
straordinariamente ricco e stratificato negli anni. Tantomeno confinare I’ artista e I’ uomo in una visione
parziale. Se voless parlare della persona che ho conosciuto, forse ricorderei i grandi uccelli notturni che
popolavano il cielo buio sopralacasa, le lepri nellabruma, il senso del colore. Il silenzio del corpo, I’ oltre.

Dalui ho ricevuto in dono I’ eredita del nome: Habillé d’ eau.

Masaki danzava da 45 anni, stava lavorando a suo quinto film, The Music Box of Nyon. Aveva unamoglie e
un figlio e su di selo sguardo di molte generazioni.

Il giorno del funerale le sue ceneri sono state sparse sullaterraintorno alla casa nella bassa Normandia, La
Maison du Butoh Blanc.

L’ ultima foto € di Chiara Tabaroni

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




