DOPPIOZERO

Sensibili alla vita

Moreno Montanari
29 Settembre 2020

Chissa quale potenza rabdomante mi ha spinto questa estate aimbattermi in libri di filosofia che, unavolta
letti, si sono rivelati accomunati dal temadel sentire lavita. Forse I’ inconsapevole onda lunga del lockdown
che ho vissuto come eccessivamente pregno di tentativi, comprensibilissimi, di coprireil silenzio, saturando
tempo e spazio con offerte culturali, bollettini della protezione civile, agenzie stampa, commenti, valutazioni,
proiezioni sul futuro che avremmo affrontato, in un eterno ritorno dell’ ugual e che sembrava escogitato
apposta per anestetizzare lavita e non prestare attenzione a quanto di nuovo stava accadendo. Iniziative di
vario genere e interesse, alle quali ho preso parte anch’io, che certo avevano I’ intento di essere d’ aiuto a
quanti fossero soli, spaesati e in condizioni di difficolta emotive e relazionali, ma che mi sono non di meno
parse anche modalita di copertura di quanto sentivamo, che, inascoltato, diveniva sempre piu irrequieto,
come chi non trova accoglienza, riconoscimento e ristoro. Tutto mi sembrava escogitato per zittire il silenzio
che faceva da basso continuo nelle giornate della pandemia e che molti, ormai disabituati, trovavano
perturbante. Per questo mi tornava spesso in mente una scena conclusivadi La voce della luna di Fellini,
nellaquale Ivo diceva: “eppureio credo che se ci fosse un po’ piu di silenzio, se tutti facessimo un po’ di
silenzio ... forse qualcosa potremmo capire”.

Se tutti facessimo un po' di silenzio

forse qualcosa potremmo capire.



https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/sensibili-alla-vita
https://d10.doppiozero.com/moreno-montanari

Ed ecco che nel primo libro nel quale mi sono imbattuto, I’intensissimo Dell’ Aurora di Maria Zambrano,
finalmente ripubblicato da Marietti 1820 in un’ edizione ottimamente curata da Elena Laurenzi (pp.177, euro
20), leggo che “la psiche, che non smette mai di parlare, si addormenta per quanto rumore ¢’ € intorno, si
addormenta nel mezzo di unatempesta(...) diventaipersensibile, assorbeil proprio rumore, e tutto tace(...)
perché quello che la povera psiche non sa & che quando essanon si lascia udire, alorché s'impone con il suo
sorprendente silenzio, puo ripetersi infinitamente, e che la pura ripetizione puo essere motivo o causadi una
falsa eternita, eternita apocrifa, gia qui, in questi luoghi”. In questaimmagine, che illuminain maniera
folgorante il fenomeno della coazione aripetere, si fa strada la necessita, cara a Zambrano, di un sapere

dell’ anima attento alla vitaincarnata, teso a “ decifrare cio che si sente’, cio che € “viscerale, passionale e
perennemente oscuro ma aspira ad essere salvato nellaluce” non del meriggio, con la sua capacita di
chiarezza, ma, appunto, dell’ aurora. Quella aurorale € una luce sorgiva, maieutica, che chiama ad essere, non
si limitaamostrare, mettere ordine, fare chiarezza, come quella del meriggio; la sua & una luce ancora
impastata col buio, legata alla profondita del mare da cui sorge, tutt’ altro che eterea 0 mistica, maviscerale,
fisica, capace “di mostrare, abbracciandoli, gli abissi che circondano I’ essere”. Lafilosofa spagnola ne parla
come di unadimensione nellaquale “i sensi umani s affinano, si schiudono ritraendosi come I’ Alba s ritrae,
cedendo il passo a quella apparizione che non puo attendere altro. |l sentire racchiuso nei sensi, il sentire che
li sostiene eli trascende, appare” e “unificai sentire trasformandoli in senso”, attraverso un “silenzio
rivelatore”.

A gquanti credono di sconfinare cosi nell’irrazionalita Zambrano offre la possibilita di comprendere che nella
luce aurorale “elaragione stessa cheillumina e aprei sensi per penetrarvi”, manon per offrire una
spiegazione sillogisticama * una visione che apre le porte dell’ anima e che innamora” .



Maria

/Zambrano
Dell’Aurora

1820



E questo il tipo di luce ad accompagnarci alla lettura, sgravandola dell’ urgenza di comprendere tutto e subito,
per insegnarci ad abitare poeticamente il testo, e dungue la vita, con un’ attenzione aperta, liberamente
fluttuante, intensa, emotivamente connotata, che si fa esperienza di esplorazione del mistero, mai pienamente
decifrabile, di cio che g, edi cio che siamo, illuminando il loro rapporto e offrendoci la possibilitadi “fluire
nell’ interiorita dell’ essere e comprendere che conoscere e trascendersi”.

Questaformadi sapere che, “ sostenuta unicamente dall’ attenzione”, permette alla vita di essere “ medicata’
daunavisione capace di esprimerlaedi orientarla, mi € parsa suggestivamente consonante con I’idea di
filosofia che emerge dall’ ultimo libro dell’ analista filosofa Claudia Baracchi: Filosofia antica e vita effimera.
Migrazioni, trasmigrazioni e laboratori della psiche (Petite Plaisance, Pistoia, 2020, pp. 108, euro 15).
Cercando di illuminare il rapporto tra vita e sapere, riconosciuto a fondamento dell’ originaria vocazione
filosofica, il testo ci aiuta a comprendere come il compito filosofico sia propriamente quello di “studiare la
vitalasciandosene possedere, ein essa, Si, esercitare il pensiero, macosi sentendo le sue volute e
articolazioni calate nella sensibilitd, pervase dai sogni, da un continuo urtare, sfregare, sfiorare, rimbal zare,
nel mondo. Allora studiare la vita diverrebbe viverla pit consapevolmente, esercitarlain modo da affinare il
sentire e avvertirla piu sottilmente. E nell’ esercizio a contempo scoprirla e coltivarla. Nei suoi picchi e nelle
sue avversioni”.

Anche qui, dunque, unafilosofia del sentire che articolail suo pensiero a partire dall’ attenzione a cio che
emerge di vitale e vitalizzante in noi e oltre noi, a quanto ci eccede, ci trascende e, a contempo, ci rivela
“partecipi alatessitura del tutto”. Se nel testo della Zambrano potevo scorgere, per familiarita e analogia,
parallelismi con lapsicoanalisi, in quello di Claudia Baracchi troviamo un’ esplicita proposta di offrire alla
“capacitadi configurarsi come pratica di ascolto nell’ oltrepassamento della concettualita e delle procedure di
giudizio” propriadella psicoanalisi, la“potente spintainnovatrice e di supplemento” dellafilosofia, in
particolare rispetto a suo modo d' intendere la psuche, il suo sorgere dalla vita, dalla quale non puo essere
astratta, e il suo essere intrinsecamente relazionale e situazionale. L’ affinamento e |’ esercizio delle facolta
intellettuali messi a servizio di unateoresi che non astrae ma* abbraccia, espande’, favorisce la piena
fiorituradi quellavita dalla quale sorge e della cui complessita prova a rendere conto, si rivelano cosi capaci
di “curare la percezione dell’insieme, in una mel ete propriamente meditativa’. Lafilosofias faaloraarte di
“osservare e nell’ osservarsi, coltivare |’ attenzione, illuminarei legami ei collegamenti”, disvelando un
orizzonte dal quale scaturiscono la conoscenza, la consapevolezza, la presenzaa sé e a mondo, elachiara
percezione della loro reciproca coappartenenza.

Anche in questo caso siamo di fronte a un sapere dell’ anima profondamente radicato nel corporeo, elaborato
nella consapevolezza del limite, esposto alla“ energia sovraumanadel desiderio, che lancial’ umano oltre se
stesso” e che “asecondadi come viene vissuta, lavorata, coltivata’, “si declina come abisso 0 come vertice
del divenire’.

Si, perché |’ attenzione alarecettivita del sapere filosofico, che e innanzitutto capacita di farsi ascolto, per
poter domandare, rispondere e cor-rispondere a quanto si € sperimentato, non ne fa certo un sapere passivo.
Lafilosofia e lavoro, non solo di preziosa, se cosi concepita, concettualizzazione, ma anche di coltivazione
dell’umano, delle possibilita di attuazione della sua potenza d’ essere.

Unasimile filosofia, commenta Baracchi, “hatutto a che fare con il rinvenimento di &, cioé allo stesso
tempo con il ritrovamento e l’invenzione di quello che si €, individualmente e collettivamente” e pertanto “ha
un valore intrinsecamente terapeutico”. 11 modo in cui essa nutre la consapevolezza dell’ intrinseca e
irriducibile tessitura di tutto con tutti offre alla psicoanalis “un’ eziologia sistemica, ambientale, non



semplicemente endogena, del malesseri individuali” e uno sguardo capace di curare “latendenzaalla
scissione” a cuore della nostrainstabilita. In questa prospettiva, lafilosofianon si limita dungque a essere un
mero strumento diagnostico, che arriva come la nottola di hegeliana memoria sempre a cose fatte e le lascia
cosi come sono, perché “ suscitato dalla vicissitudini, il pensiero a suavoltale rischiara, scaturito dal sentire,
lo trasforma’.

Nel suo Dell’aurora Maria Zambrano spiega che questo tipo di trasformazione non riguarda la sostanza delle
cose ma segna un “cambiamento di essenza, di qualitaedi relazione”, a quale invitaancheil terzo libro nel
guale mi sono felicemente imbattuto questa estate: Voce propria, quasi un alfabeto filosofico, (Studio Graffa
Edizioni, pp. 114, euro 12), di Paolo Bartolini, anch’egli analista filosofo.



Claudia Baracchi

Filosofia antica
e vita effimera

Migrazioni, trasmigrazioni

e laboratori della psiche

# |
.":

edileice ﬁfﬁ}?' /aé.u.'wmr'



Il libro, che intreccia piccoli componimenti poetici con ficcanti analisi di temi che caratterizzano gli snodi
esistenziali di tutti noi, si pone, sin dal titolo, come invito a prendere atto “dell’ incompiutezza che
contraddistingue tutte le umane opere e se ne fa carico”, per ricordarci che I'intero dell'esperienza umana non
puo essere mai colto con un gesto di totalizzazione razionale, poichéil flusso che ci rende viventi pud
esprimersi solo a confine trapossibile e reale, presente e futuro. Al tempo stesso il libro ci esorta a darci
formain manieraun po’ piu compiuta e armoniosa, esercitandoci a divenire sempre piu sensibili allavita,
propria e altrui, abbracciando unaforma di sapere che sappiainnanzitutto abitare i molti tra e i molti con che
lainnervano, cercando di prevalere sullatentazione di organizzarsi per aut aut, favorendo cosi un processo di
individuazione che non si realizzi in forme pericolosamente unilaterali €/o oppositive. Piu esplicitamente
autobiografico degli altri duelibri, il lavoro di Bartolini testimonia, piu che delineare, la possibilita di
assaggiare e praticare una nuova proposta di senso che sappia “tenere apertala domanda esistenziale e
lasciare che il mistero riverberi fin nelle piu intime fibre del nostro essere” nella convinzione che “lavita
interafaal caso nostro se abbiamo scelto di interrogarla, e di interrogarci, secondo saggezza’, di contro alla
patologia, sofferente, della vitainconsapevole.

Si trattainvece di liberare e “benedire’ I’ esistenza innanzitutto con uno stile di vita che sappia onorarlae
renderle grazia, che non solo ne riconosca la sacralita ma cooperi affinché essa “transiti dalla possibilita

all’ atto”, che operi per salvaguardarne la dignita, senzareificarlamai, cercando di non tradirlariducendola a
mera sopravvivenza, o puro commercio di dare e avere, o dissipandola nella compulsivita del consumo e
delle dipendenze, masi adoperi per promuovere le condizioni di una sua maggiore fioritura.

Per questo il libro si rivela un ottimo strumento per esercitarsi afar-esistere, a cooperare all’ideae alla
realizzazione di un diverso e possibile modo di stare a mondo, caratterizzato da una sensibilita, una
profondita esercitate anche grazie a una capacita di immaginare altrimenti, fuori dalle consuetudini, qui
testimoniata anche gli interludi poetici, che sono un invito poietico a creare, agiocare con le parole, i
significati, |’ esperienza biografica, i doni dell’inconscio, gli scenari di senso altro, il sogno, I'invisibile, il
mistero, i sentimenti, secondo un orientamento caro anche a pensiero poetico di Maria Zambrano.

Ma, ancora una volta, per porre larealta sotto una nuova luce; il libro €, in questo senso, ancheil tentativo di
emancipare |’ esistenza dall’ orizzonte simbolico nel quale sembra averlaimprigionatail capitalismo, “fatto
socialetotale’ everareligione del nostro tempo.

Bartolini chiarisce bene come il capitalismo riescaa“plasmare gli individui rendendoli conformi a
determinate logiche di fondo che revocano la liberta degli umani di autodeterminarsi consapevolmente e di
soddisfare equamente i bisogni di tutti”, senza apparenti costrizioni, ma per cooptazione, delineando quella
che Etienne de La Boétie aveva chiamato una“ servitt volontaria”. Dato chein gioco ¢’ @ anche la
colonizzazione dell’immaginario, un ruolo decisivo in questa partita pud aloraricoprilo I'inconscio che,
nella prospettiva di Bartolini, “non si limita affatto a cio che viene espulso e segregato negli scantinati della
psiche umana’ masi svela, ricettivo, poietico, straordinaria eccedenza di senso. Capace di “dare spessore ala
nostra vita simbolica mentre allude, per immagini, aun intero dell’ esperienza che si compone a confine tra
possibile ereale’, I'inconscio si fa forza trasformatrice della nostra capacita di essere presenti allavita, di
farne esperienza, di ripensarneil significato e dunque di riorientarla verso uno stile che contribuisca a fare del
mondo "un luogo dove il cuore possa dimorare”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Paolo Bartolin

VOCE PROPRIA
QUASI UN ALFABETO FILOSOFICO

Introduzione di Chiara Mirabelli



