
 

Trasparenza tra visibile e invisibile 
Giuseppe Di Napoli
15 Settembre 2020

Prima o poi capita a tutti di suscitare l’ilarità dei presenti andando a sbattere contro una porta di vetro, che, a
causa della sua perfetta trasparenza, non appare visibile allo sguardo. Questo inconveniente accade perché,
diversamente dai corpi opachi e da quelli lucidi, i corpi trasparenti possiedono la proprietà ottica di farsi
attraversare dalla luce e di consentire, quindi, all’osservatore di vedere molto chiaramente anche gli oggetti
che sono al di là del corpo rifrangente.

Nella seconda metà degli anni ’80 del secolo scorso il termine trasparenza divenne improvvisamente molto
popolare, entrando nei dibattiti sociali e politici di gran parte dei paesi occidentali ed orientali. Il significato
che gli veniva attribuito, però, non era quello letterale di fenomeno ottico, bensì quello molto più allusivo di
svariati traslati metaforici: “accesso”, “chiarezza”, “apertura”, “partecipazione” alla programmazione ed alla
gestione di tutti gli atti che governano e decidono la vita sociale, politica ed economica dell’Unione sovietica
di allora. Il responsabile di questa trasformazione semantica fu Michail Gorbaciov, il nuovo segretario del
PCUS eletto nel 1985, che indicò la “glàsnost” come parola d’ordine del suo innovativo programma di
riforme.

 

Anche se la traduzione di “glàsnost” con “trasparenza” non è del tutto precisa, poiché viene fatta derivare
dall’assonanza che ha con il termine inglese “glass”, che significa vetro. A sua volta il termine trasparente
deriva dal latino transparens -entis (composto da trans- «trans-» e parere «apparire») e lo studio della
moltitudine di aspetti e modificazioni che questo singolare fenomeno di interazione della luce con la materia
produce ha reso necessaria la nascita di una scienza specifica: la diottrica (dal greco ????????? -?????), un
ramo dell’ottica geometrica che ha per oggetto, appunto, la rifrazione della luce e le sue applicazioni. Ogni
fenomeno di rifrazione implica una deviazione del percorso dei raggi luminosi nel punto in cui entrano in
contatto due mezzi trasparenti di differente densità, come potrebbero essere l’aria e l’acqua. Un fenomeno
molto particolare di trasparenza si produce quando la luce attraversa un mezzo la cui densità, variando
gradualmente in una data direzione, imprime una singolare curvatura alla traiettoria dei raggi luminosi: è
quanto avviene regolarmente nell’atmosfera terrestre. È proprio da fenomeni analoghi di rifrazione continua
che hanno origine alcuni dei più spettacolari miraggi ottici. 

 

La trasparenza è l’unica possibilità che ha la materia per farsi attraversare dallo sguardo di chi la guarda e
consentirgli di accedere al suo interno e a ciò che staziona al di là di esso. Rivela un luogo in cui la luce
riesce a con-fondersi con la materia, non essendo più respinta, né assorbita, ma fatta passare affinché essa
stessa diventi lucente, accendendosi dall’interno. D’altro canto anche la luce trova nella trasparenza della
materia l’unica condizione per mostrare un’anima sensibile e conferire una presenza visibile al suo essere.
Come le vetrate delle cattedrali documentano la trasparenza favorisce una effettiva comunione della luce con
la materia, perché impone ad entrambe una trasmutazione ontologica: la luce accende la materia al punto da
farle irradiare un’intrinseca luminescenza, dando luogo ad un fenomeno molto differente da quando viene
parzialmente assorbita o riflessa dalla superficie esterna, che le impedisce di accedere alla sua natura più

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/trasparenza-tra-visibile-e-invisibile
https://d10.doppiozero.com/giuseppe-di-napoli


intima. Nel mentre che la materia si fa luce, la luce si fa colore e acquista una densità tangibile. Il progressivo
aumento del grado di trasparenza può portare la materia ad accedere ad un vero e proprio processo di
trascendenza del suo essere, conducendola al limite della sua smaterializzazione, al punto più prossimo allo
stato della purezza spirituale, divenendo invisibile.

 

Il processo stesso della visione non potrebbe svolgere le sue insostituibili funzioni percettive e cognitive se
non esistesse la trasparenza: tutti i principali elementi anatomici coinvolti in questo processo presentano un
diverso grado di trasparenza (la cornea, il cristallino, gli umori acqueo e vitreo, la retina) l’unico elemento
opaco, situato nel fondo del bulbo oculare è l’epitelio pigmentoso (tapetum nigrum), o parete cieca,
predisposta ad assorbire i raggi riflessi al suo interno che non partecipano alla formazione della sensazione
visiva. Si può affermare con certezza che senza la trasparenza non ci sarebbe la visione. Oltre a caratterizzare
la struttura fisiologica e anatomica degli organi che compongono l’occhio la trasparenza assume un ruolo
decisivo anche nel processo psichico della visione. Vediamo in che modo. 

Tra il visibile e l’invisibile si situa, in qualità di anello di congiunzione e intermediazione tra questi due
mondi antitetici e contrapposti, lo stadio del vedibile. Uno stadio immanente di visibilità in potenza, sottesa
ed estesa al di qua e al di là del visto: si manifesta come l’inattesa e improvvisa apertura, come un’ulteriore
dilatazione e perspicuità del senso di quanto appare evidente.

 

I suffissi aggettivali deverbali (ibile, abile) conferiscono ai verbi guardare e vedere la possibilità di transitare
da una condizione in atto a quella in potenza, che, così come suggeriscono le due categorie aristoteliche,
equivale a concepire il vedibile e il guardabile carichi di aspettative, che dilatano il proprio orizzonte interno
e amplificano le soglie percettive dei soggetti vedenti, favorendone l’attenzione visiva e predisponendoli a
intravedere, a scorgere e farsi sorprendere dal non visto perennemente latente nel già visto. L’intrinseco
statuto di imprecisabile determinazione, o ineffabilità propria dell’intravisto o del vedere indistintamente e di
un ricorrente avverarsi e rivelarsi di ciò che permane potenzialmente e incessantemente inesauribile nella
visione in atto, ha un suo equivalente fisico nel fenomeno ottico del diafano, nelle sue indefinite declinazioni
e sfumature di senso che riesce ad evocare quando cessa di denotare una proprietà e si fa carico di indicare un
mezzo, un milieu. Il diafano non è un’accezione o un grado di trasparenza, (come viene ben tematizzato in
una serie di saggi inclusi nel volume curato da Chiara Casarin ed Eva Ogliotti. Diafano. Vedere attraverso.
Zel Edizioni, Treviso 2012) la sua origine rivendica “un vedere attraverso” che racchiude in sé il “moto” e il
“modo” -???- caratteristico di qualsiasi percorso euristico. La diafanità è la proprietà ottica di ciò che lascia
intravedere; è quel milieu per mezzo del quale si invera un processo di affioramento alla visibilità di qualcosa
che in sua assenza non avrebbe avuto modo di manifestarsi.

 



Opera di Inka e Niclas Lindergård.

Il diafano precisa Patrizia Magli nel suo saggio Esiste dunque del diafano, come lo intendeva Aristotele non
è riconducibile ad una proprietà esclusiva di alcuni corpi fisici dotati di particolare trasparenza come l’aria o
l’acqua o il vetro, ma appartiene in potenza a tutti i corpi sebbene in misura variabile. La diafanità esplicita
dunque una visibilità sempre latente dei corpi visibili che si fa vedere o si rende visibile soltanto per mezzo e
attraverso l’opera di intermediazione di qualcosa che si interpone tra la cosa guardata e lo sguardo
dell’osservatore. Per l’autrice il diafano si costituisce come la metafora dell’atto stesso del vedere che non si
stabilizza mai in una visione certa, trasformando la contemplazione in un esercizio che non si libera mai
dell’incertezza.

 

Nondimeno anche i differenti gradi di trasparenza ottica di un copro si prestano esemplarmente a
fenomenizzare il passaggio, la transizione continua e reversibile tra il visibile e l’invisibile: quanto più
elevato è il grado di trasparenza di un materiale tanto più appare visibile ciò che sta al di là di esso. Questo
incremento di visibilità dell’oggetto intravisto, però, porta con sé anche un incremento contrario
dell’invisibilità dello stesso materiale trasparente: la visibilità dell’uno comporta la scomparsa dell’altro. Di
contro, la riduzione del grado di trasparenza del materiale comporta la progressiva scomparsa dell’oggetto
che si trova al di là di esso: si ha qui una evidente dimostrazione che ogni visibile cela ineluttabilmente
qualcos’altro, implica l’immanenza di qualcosa di invisibile, ma anche che il diafano è il vero medium della
visione. Così come già per la luce, ciò che porta alla visibilità deve essere di per sé stessa invisibile; giacché,
diversamente si vedrebbe unicamente il mezzo e non l’oggetto illuminato. Il ruolo che svolge la trasparenza
ci impartisce una grande lezione di fenomenologia: nulla è accessibile direttamente ai nostri sensi. Il visibile
accede nei nostri occhi non direttamente ma per via di un mezzo che per necessità deve essere di per sé stesso



invisibile. La visibilità è sempre mediata da un medium invisibile. Vedere è sempre un vedere-attraverso, il
diafano, dice Aristotele. 

 

Oltre alla trasparenza ottica esiste anche la trasparenza fenomenica, poco studiata, ma di fondamentale
importanza per la pittura e per le immagini riprodotte su di una superficie piana chiamate a restituire la
visibilità di oggetti trasparenti mediante pigmenti cromatici prevalentemente opachi.

Le tecniche pittoriche che permettono di modulare i valori cromatici e luministici dei colori a livelli
pressoché impercettibili sono l’acquarello e la pittura ad olio. Il testo di Stefano Poggi (Il colore e l’ombra.
La trasparenza da Aristotele a Cézanne; Il Mulino, Bologna 2019) espone una disamina molto accurata della
storia delle teorie del colore e della sua visione, all’interno della quale sottolinea anche l’importanza che la
trasparenza ha avuto al loro interno. Riprendendo il famoso passo contenuto nella De Pictura di Leon
Battista Alberti, l’autore sottolinea che il mito fondativo della storia della pittura moderna si apre con la
trasparenza perfetta di una finestra spalancata, oltre la quale appare la scena dipinta in prospettiva. A partire
da questo passaggio egli più volte ribadisce l’importanza, o meglio l’essenzialità che la trasparenza percettiva
ha assunto nella raffigurazione piana della profondità dello spazio, evidenziando il ruolo ricoperto dal velo
prospettico nel primato inattaccabile di restituire la realtà nella sua immediatezza percettiva. Tutto è reso
possibile grazie alla trasparenza del velo prospettico, la cui etimologia declina una particolare forma di
visione, quella del perspicere (vedere attraverso o in modo perspicuo) e del prospicere (vedere innanzi).

 

Il testo espone un’analisi molto puntuale della storia della visione attraverso la lettura dei trattati di ottica
fisiologica e fisica che si sono succeduti nei secoli, a partire dall’Ottica dell’arabo Ibn al-Haytham, noto con
il nome di Alhazen, che nell’XI° secolo descrisse l’intero processo della visione in tutti i suoi aspetti fisici,
anatomici e psicologici, accludendo efficaci descrizioni e spiegazioni di numerosi fenomeni visivi. La
trattazione riprende testi molto noti come il De Anima e De sensu di Aristotele, quelli di Bacone, Grimaldi,
Witelo, Grossatesta, Leonardo, Keplero, Newton, Goethe e anche altri meno citati come il testo De rebus
naturalibnus libri XXX del 1590 di Jacopo Zabarella e, l’ancor più importante, Opticorum libri sex pubblicato
nel 1613 dal gesuita François Aguilon e il Coloritto, or the harmony of Colouring in Painting, che Jacob
Cristoph Le Blon pubblicò in inglese e francese nel 1725. Certo, considerata l’importanza che i molteplici
riferimenti ai testi svolgono nell’esposizione teorica e auspicando che i lettori possano sentirsi stimolati a fare
ulteriori approfondimenti, sarebbe stato opportuno corredare il testo di un apparato di note bibliografiche con
relativi rimandi alle pagine dei testi citati.

In nessun’altra epoca il concetto di trasparenza ha assunto l’importanza e la funzione che negli ultimi decenni
gli hanno conferito sia le lotte politiche, da un lato, sia l’avvento dei nuovi media digitali, da un altro lato.
Mai come in questi ultimi anni il concetto di trasparenza ha travalicato la dimensione fenomenica per
assumere quella della metafora più potente del nostro tempo. 

 

Viviamo in una società permeata da mezzi di comunicazione che si avvalgono di sofisticatissimi schermi,
monitor, visori e display sempre più sottili e trasparenti al punto da sottrarre alla vista e al tatto la loro seppur
labile esistenza fisica e tali da produrre la sensazione che non sia soltanto la luce ad attraversarli ma che
consentano perfino ai corpi e agli oggetti che proiettano all’esterno a poter uscire fuori dallo schermo ed
avanzare verso l’osservatore, come avviene nelle proiezioni dei film 3D, realizzando in un modo molto più
efficace il desiderio originario dei fratelli Lumiére di far percepire agli spettatori la sensazione realistica di
essere investiti dal treno in arrivo nella stazione. Le attuali tecnologie visive basate sulle immagini digitali
oltre a queste forme di illusioni percettive propongono anche una diversa e opposta forma di trasparenza,
ovvero permettono l’attraversamento dello schermo o del display all’osservatore che è spinto a valicare non



soltanto con il suo sguardo l’impercettibile confine dello schermo, bensì con il suo intero corpo,
immergendosi nello spazio virtuale dell’immagine proiettata. Una volta attraversato lo schermo si ha la
sensazione di muoversi ed interagire con gli altri corpi e gli altri oggetti che compongono la virtualità di
quello spazio o ambiente visivo e visibile ad un tempo, transitando dal ruolo di spettatore a quello, più attivo,
di attore della stessa immagine che si sta vedendo. Questo tipo di tecnologia porta alla condizione di un
regime scopico che soltanto il sogno aveva reso possibile in precedenza: quella di vedersi vedere e agire in
quel che si vede.

 

Questo tipo di trasparenza porta al superamento del ruolo svolto fin qui dagli schermi e dalla superficie
pittorica, elevando il loro statuto da semplice dispositivo ottico a quello di interfaccia o di soglia, la cui
duplice funzione, è da un lato quella di consentire l’accesso ad altre dimensioni e realtà, e da un altro lato
quella di azzerare quella insormontabile distanza che da sempre ha separato la percezione della realtà dalla
percezione della sua finzione. Il che equivale a istituire una continuità tra il reale e l’immaginario, il visibile e
il vedibile e l’invisibile, il possibile e l’immaginabile: assistiamo ad una versione moderna della rottura del
velo di Iside chiamato a a rivelare i segreti della natura? A chi volesse approfondire queste tematiche
rimandiamo all’acuta ed esaustiva trattazione che Pierre Hadot ha esposto nel suo bellissimo saggio (Il velo
di Iside. Storia dell’idea di natura. Einaudi, Torino 2006) 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



