DOPPIOZERO

Didattica del virus

Rocco Ronchi
7 Settembre 2020

Siccome mi rivolgo agli insegnanti, allavigilia di un anno scolastico che saratrai piu difficili e incerti, mi
preme innanzitutto chiarire che cosa ci accomuna tutti in quanto insegnanti. Cio che condividiamo e una
“pratica’: I’insegnamento. Cio che, in quanto insegnanti, sappiamo del nostro mestiere, sebbene esitiamo
talvolta a confessarlo pubblicamente, € che la nostra pratica non si definisce a partire dai suoi contenuti (se
non derivatamente) e che non si risolve nellatrasmissione degli stessi “alla piu alta velocita consentita dal
canale’ (se non derivatamente). A definire quello che facciamo non e cid che facciamo ma come o facciamo.
Per questo I’ assegnazione dell’ insegnamento al dominio delle “pratiche” (o delle “arti” nel senso greco delle
technai) risulta pertinente. 1| come insegnare la scienza pedagogicalo chiama “didattica’. Nel dipartimenti di
scienze della formazione la didattica e oggetto di uno specifico insegnamento. In quanto insegnanti che si
sono fatti le ossa sul campo, noi perd sappiamo che la didattica non € una metodologia che si possainsegnare
separatamente. La didattica non e cioé una propedeutica al’insegnamento (da filosofo, aggiungo poi che una
“didatticadelladidattica’ e un autentico paradosso perché e solo insegnando che si puo insegnare ad
insegnare...). Come insegnanti noi sappiamo che I’insegnamento & piuttosto un atto sempre sospeso a suo
guando e al suo dove, un atto situato che hail suo perno e la sua condizione di possibilitain unarelazione
determinata, prescindendo dalla quale non vi € piu insegnamento alcuno. La didattica e percio il suo elemento
, hon il suo metodo apriori.

Quello che propongo, anche per farlafinita con il tempo dei lamenti, & di provare a pensareil Covid come
occasione. Provare a pensare il Covid come kairos, questa e la sfida. Kairos, 10 sapete, nominain greco
antico il momento propizio, I’ occasione da cogliere a volo per agire efficacemente. Per gli antichi, Plotino,
ad esempio, I’ occasione, se colta, partorisce una azione necessaria: kairos e to deon sono sinonimi,

I’ occasione e gravida di una conseguenza pragmatica, |’ occasione € una potenza che si manifesta
improvvisamente e che, se colta, non pud non essere esercitata (questo e il significato di to deon). Coglierla
non vuol dire atro che agirla. Per noi insegnanti, il Covid pud allora funzionare proprio come un siffatto
evento kairologico. Lavirtu specificadell’ evento consiste nel produrre repentinamente una trasformazione
che primadel suo (dell’ evento) aver luogo non era nemmeno immaginabile. Gli eventi, differiscono dai fatti,
proprio perché non sono anticipabili, ma, accadendo, creano del possibile, vale adire generano delle nuove
possibilita operative, degli abiti di condottainediti. Il grembo dell’ evento € gravido di futuro, mentre il suo
stato di nascita lo attesta orfano di un passato dal quale deriverebbe come la conclusione di un sillogismo o
come |’ attualizzazione di una potenza anteriore. Per questo gli eventi sono traumatici, al punto che e possibile
dire che dove non ¢’ € trauma, spaesamento, choc, non ¢’ é stato evento alcuno.

Pensare il Covid come evento vuol dire, in generale, pensarlo come |” occasione per lariformulazione di un’
etica. Non intendo con guesto termine un insieme di norme morali ma un complesso di risposte sul piano dei
comportamenti. Nel lemma ethos, come € noto, ¢’ e un riferimento al comportarsi, al come abitare coi nostri
corpi lasituazione cheil destino ci assegna traumaticamente. L’ etica € in prima battuta una etologia. Una
indicazione di Gilles Deleuze puo essere utile a questo proposito. In un passo ricco di pathos, egli infatti


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/didattica-del-virus
https://d10.doppiozero.com/rocco-ronchi

scrive che sela“moral€”’ ha un senso, questo non puod essere che un senso etologico, cioe etico. Essasi
risolve nell’ appello a* non essere indegni di cio che ci accade”. Deleuze si riferisce al poeta Joe Bousquet
inchiodato a letto da una pallottola che gli ha spezzato la schiena, per noi insegnanti significa provare ad
“essere all’ dtezza” nella nostra pratica quotidiana dell’ evento Covid che ci ha traumatizzato. Come per il
“poetaferito”, anche per noi insegnanti il problema é rigettare la tentazione del lamento, del diniego, del
risentimento contro |’ evento. Bisogna evitare che |’ evento si incripti nelle nostre esistenze come qual cosa che
le rode dall’interno, votandole all’impotenza. Bisognainsomma incarnarlo, coglierlo a volo, farlo proprio e
farlo agire produttivamente. Deleuze coniail verbo “controeffettaure” per indicare questa metamorfosi

dell’ evento, da subito ad agito. Dopotutto non si esprime diversamente da uno dei suoi maestri, Jean-Paul
Sartre, il qualein unafrase che e andata a decorare perfino le librerie Feltrinelli, affermava che tuttalaliberta
dell’uomo si risolve nel fare qualcosa di cio che gli altri hanno fatto di me.

Ora, ci sono sostanziamente due modi di rapportarsi all’ evento Covid e questi definiscono anche due modi
possibili di pensare la scuola post-Covid. Il primo e quello normalizzante. L’ evento e vissuto come
deviazione dalla norma data. Dopotutto, il Covid non e forse una“malattia’ e che cos € la patologia se non la
modificazione per difetto o per eccesso (ipo o iper) di una normafisiologica data (quella che definirebbe la
salute)? Larisposta etologica all’ evento Covid e allora una risposta adattiva. Nel caso della organizzazione
della vita scolastica saranno banchi con le rotelle, mascherine, rigore nelle distanze interpersonali, orari
sfalsati e, per quello che riguarda la didattica, come si € visto nel lockdown, I” eventuale ricorso all’ online, sul
guale dovremo subito ritornare. L’idea che fa da sfondo a questa risposta adattiva e che ci sSiauna normalita
presupposta che funga damodello. In attesa che il tanto auspicato vaccino riconduca tutto a questa benedetta
normalita perduta, non resta che supplire cio che manca. Evidentemente qualsiasi soluzione dettata
dall’emergenza s presentera come una copia difettosa dell’ originale.

Ma c’ e anche un atro modo di rapportarsi all’ evento che chiamero “normativo”, riprendendo una tassonomia
(normale-normativo) proposta da Georges Canguilhem nel suo celeberrimo libro sul normale eil patologico.
In questo libro, partorito negli stessi anni in cui Canguilhem militava nelle file dellaresistenza antifascista, il
medico e filosofo francese contestava I’ idea classica di una comunanza di genere tra patologia e fisiologia.
Per Canguilhem il patologico non differisce per grado dal fisiologico, non €ipo o iper rispetto ad una norma
data, ma differisce per natura, € altro dallo stato normale pur essendo in continuita con esso. In questo caso la
risposta etologica al’ evento non e piu adattiva, masi fa, per cosi dire, “esattiva’. La parola, che non é di
Canguilhem, una parola che riprendo dalle pagine di Stephen Jay Gould sull’ evoluzione, indicala potenza
che halaselezione naturale di creare del nuovo sullabase di vecchie facolta, rimodellandole e ricalcolandole,
dando loro, per cosi dire, nuovi “scopi”. L’ evoluzione naturale e creatrice perché, lungi dall’ essere
normalizzante, € normativa, cioé crea. Non creadal nulla, certo, questo il privilegio di Dio, madaun
passato sedimentato e trasval utato, seguendo unalogica che ricorda quella del bricolage. La risposta esattiva
o normativa differisce allora da quella adattiva perché non produce copie difettose dell’ original e assente, non
supplisce come pud (cioé sempre male) delle mancanze, mafissa positivamente delle nuove norme. Come
diceva Deleuze: “controeffettua’.

Come diceva Sartre: faqualcosadi quello chel’ atro hafatto di me. Riassumendo: il punto di vistadella
normalizzazione € quello della malattia (dobbiamo adattarci al Covid), il punto di vista della normativita e la
salute (dobbiamo inventarci una nuova salute nel tempo del Covid). Noi insegnanti, allavigiliadella
rigpertura delle scuole, ci troviamo nella stessa alternativa: dobbiamo adattare la scuola esistente alle
condizioni restrittive imposte dal Covid oppure inventare una nuova scuola, sfruttando |’ occasione offertaci
dal Covid? Dobbiamo accettare |a malattia o0 dobbiamo creare con quello che abbiamo una sal ute possibile?



Infilosofias parladi “riduzione fenomenologica’ per indicare quella conversione dell’ attenzione grazie alla
quale affiora alla consapevolezza lo sfondo cosiddetto anti-predicativo (“anti”, qui, significa“prima’) che
sempre accompagna le prestazioni della coscienza vigile. L’interesse del fenomenologo si spostainfatti dalla
cosa osservata alle sue modalita di apparizione: attraverso il mondo dato il fenomenologo vede I’ apparire del
mondo. E |a stessa cosa che accade, nella vita ordinaria, quando un incidente o un inciampo nell’ uso di un
attrezzo o nell’ espressione di una parola, ci pone in presenza, senza che I’ avessimo progettato, con |’ apparire
di quell’ attrezzo mille volte usato o con la consistenza sensibile di quella parola mille volte impiegata. La
riduzione fenomenol ogica (come |o straniamento brechtiano) fainsomma passare le cose dal registro del
significato e dell’ uso a quello dell’ apparizione.

Gli artisti sanno bene che il riconoscimento automatico impedisce la visione e che solo nella apocalissi del
significato il “reale” s daavedere. L’ ovvio s faaloraFragwirdig, degno di essere interrogato (Frage =
domanda) perché problematico ed estraneo. Questo e il metodo della“riduzione”, professata dai filosofi e
praticato dagli artisti. Ora se ci chiediamo, che cosa hafatto il lockdown, ameno nei suoi momenti di
massima intensita, dobbiamo rispondere che ha democraticamente esteso la condizione di filosofo e di artista.
Per qualche momento almeno, tutti abbiamo assunto nella nostra vita quotidiana la postura che Bertolt Brecht
raccomandava a chi volesse “vedere” criticamente il mondo (per trasformarlo): la postura del signor Keuner,
il quale, dice Brecht, abita (0 “disabita’) il mondo come un “ospite estraneo”. Perché alloranon considerare il



Covid una gigantesca occasione che e ci offerta dal destino per operare una “riduzione fenomenologica’ della
nostra pratica di insegnanti? Perché non considerarlo un’ occasione per creare, da bravi bricoleurs della
formazione, una nuova salute scolastica?

La didattica online ha rappresentato senz’ altro la novita piu rilevante imposta dall’ emergenza. Se ci
chiediamo che cosa ci abbiainsegnato, dobbiamo rispondere che se da un lato ci ha familiarizzato con una
didattica virtuale, dall’ altro ci haresi sensibili a un dato che sembra contraddirla: I'imprescindibile necessita
della presenza vivente perché vi sia comunita educativa. Online si possono forse fare ottime lezioni, ma dalla
nostra esperienza di smart workers abbiamo appreso che lalezione (e la verifica degli apprendimenti) non
esaurisce ladidattica. Altrimenti non s comprenderebbe quel senso di frustrazione che comunque |’ online
produce. Dopotutto, se come prescrive lateoria della comunicazione standard, una buona comunicazione
fosse una comunicazione alla pit alta velocita consentita dal canale e con il minor “rumore” possibile, I’
online avrebbe dovuto essere un’ ottima soluzione. Se la scuola fosse solo trasmissione del sapere da una
fonte a un ricevente, I’ online non sarebbe una copia difettosa della lezione frontale, mala sua piena
realizzazione. Manon e andata cosi, nemmeno per quegli insegnamenti che, a causadell’ato livello di
formalizzazione (matematica, materie scientifiche), meglio s sarebbero dovuti prestare alaloro nuova veste
telematica. La presenza vivente ha fatto sentire tutta la sua rilevanza per la didattica proprio quando le
condizioni oggettive lainterdicevano.

Senza“corpi al’ opera’ niente formazione! Intendo corpi pesanti, contigui, soggetti alle variazioni
dell’umore, intendo uno spazio nel quale quel corpi si raccolgono, un tempo limitato durante il quale devono
convivere e relazionarsi, un ordine, una disciplina alla quale devono sottomettersi facendo violenza allaloro
vitalita. Grazie agli impacci dell’ online, abbiamo “visto” che la presenza non € accessoria al sapere e allasua
“trasmissione’, ma e essenziale. Il sapere, infatti, non e questione soltanto teorematica, cosi come la didattica
non concerne soltanto latrasmissione di quel sapere. || sapere € impregnato nella carne. Senza un “ contatto”
non ¢’ & comunita educativa e per “contatto” si intende qui qualcosa di pit di una stabile connessione: si
intende quella“eroticadel corpi” che, dasempre, i classici hanno posto alla base del fatto pedagogico,
considerandolala scintilla che accende il fuoco della diaettica (“dialettica’ erail nome che gli antichi davano
al nesso insegamento-apprendi mento).

La questione e infatti antica. Coloro che si sono interrogati sui limiti della didattica online hanno spesso fatto
riferimento a Platone della V11 lettera che rimproverava Dionigi, tiranno di Siracusa, di aver scambiato la
dialettica filosofica con la dottrina sintetizzata in un libro. La critica platonica della scrittura alfabetica é la
criticadi unaformidabile tecnologia che per la prima volta nella storia dell’ umanita permette una
straordinaria didaché (didattica) in absentia. Non ¢’ & bisogno del locutore, non ¢’ e bisogno della presenza del
padre del discorso, perchéil libro pud fare le sue veci. E non ¢’ € bisogno di comunita educativa, vale adire di
guei corpi raccolti in un luogo determinato e in un tempo determinato, perché la scrittura alfabeticasi daa
tutti, come una donna di malaffare. Non sceglie a chi rivolgersi, né come né quando. Al superbo tiranno,
Platone obiettava che quando il sapere s emancipadal contatto, per virtualizzarsi nel segno, ebbene allora
non ¢’ e piu sapere, ma solo un suo simulacro.

Ma la cosa piu interessante, per noi insegnanti che ci interroghiamo sulla didattica a tempo del Covid, e che
la soluzione platonica non & consistita nella rinuncia alla scrittura e nell’ aristocratico culto della parola orale.
Platone, lo sappiamo, eil piu grande scrittore del canone occidentale. 1 che significa che Platone, il quale

senz’ altro aveva vissuto come un trauma |’ alfabeti zzazione della M usa, imbocca decisamente la strada della



normativita e dell’ esattamento. Si leggano i suoi dialoghi, si prenda atto dellaloro incredibile perfezione
architettonica, e ci si rendera conto che la sfida della filosofia platonicafu quelladi curvare il nuovo medium
alfabetico — un medium magico che permetteva ai morti di entrare in contatto con i non ancora nati —

all’ esigenza imprescindibile della presenza vivente, senzala quale non ¢’ e didaché. La scrittura dei dialoghi
platonici € unadialetticain atto, non lasimula, malamette in pratica, selezionando il proprio lettore,
testandone la disposizione alafilosofia, mettendol o ala prova e conducendolo unarivelazione che non
appartiene piu al solo piano del sapere. Sul piano formale, il problema sollevato da Platone € il nostro
problema. | suoi termini sono radicalmente mutati perché non é certo piu la scrittura latecnica dapiegare ala
esigenza della presenza vivente, anzi, per noi, il libro el’idea di sapere ad connesso rappresentala
norma che € minacciata dalle trasformazioni tecnologiche a cui siamo obbligati. Tuttavia anche noi ci
confrontiamo con la necessita di incarnare il sapere, anche noi ¢i misuriamo con una tecnica che porta

all’ estremo lavirtualizzazione del reale, anche noi sappiamo che la presenza e il perno della comunita
educativa e anche noi la vediamo vieppiu compromessa, anche noi sentiamo |’ esigenza di trovare unavia

d’ uscita che non sia semplicemente il vagheggiamento di unaimpossibile restaurazione. || Covid ci offre
aloral’ occasione per affrontare, come insegnanti, questa straordinaria sfida evolutiva. In fin dei conti,
dobbiamo essergli riconoscenti.

Il testo riprende la conferenza tenuta da Rocco Ronchi il 2 Settembre 2020 agli insegnanti del Comune di
Ravennain occasione della presentazione del POFT (Piano di offerta formativa del territorio) per I'a.s. 2020 -
2021.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




