
 

Macchie sui muri 
Elio Grazioli
6 Settembre 2020

Ci si chiederà: ma cosa mi servono ora dei libri sulle “macchie” o cose simili, in tempi così duri, di pandemia
e quel che comporta? Provate a leggere e a trasporre dall’ambito delle “macchie” a quello della situazione. È
così, mi pare, che funzionano gli studi e i discorsi, non necessariamente sempre diretti. D’altro canto questa
maledetta “attualità” ci costringe a questi doppi sforzi per apprezzare le idee che vengono da ogni parte.

Però, penseranno molti, quante volte l’abbiamo sentita questa storia di Leonardo che invita i giovani
apprendisti artisti a cercare figure nelle macchie sui muri e via dicendo, ma Adolfo Tura è uno storico
dell’arte di classe, di quelli che non ripetono l’arcinoto, che hanno una cultura che spazia dall’antichità al
contemporaneo, che insinua teorie con eleganza, senza enfasi, per arrivare ad esporre una propria idea.

La sua Breve storia delle macchie sui muri (Johan & Levi, 2020) ha una tesi, ma la si scoprirà solo alla fine
del libro. Nel frattempo ci accompagna lungo un percorso dalle mille sorprese e spunti, con degli affondo
vertiginosi e insieme la discrezione del grande conoscitore.

 

C’è infatti macchia e macchia, e soprattutto sguardo e sguardo, e non solo. Tanti, se non tutti, hanno subìto in
un momento o nell’altro il fascino dell’argomento: cosa si nasconde non solo e non tanto nelle macchie
quanto nel fatto stesso che ci affascinano e che siamo spinti a vedervi delle figure che oscillano tra l’essere e
il non essere, che non possiamo chiamare pure illusioni né allucinazioni, che rimandano a un principio non
solo percettivo e ci danno l’impressione di attingere a un meccanismo così profondo da sembrare
primordiale. Non solo gli artisti visivi vi fanno riferimento ma scrittori, poeti, filosofi, retori, scienziati,
studiosi di ogni tipo e disciplina: c’è Shakespeare come c’è Tanizaki, ci sono Quintiliano o Filostrato come
Wittgenstein o Simmel, c’è Einstein (Carl) come Bergson o Gombrich, per citarne alcuni tra i più noti, e
davvero molti altri vengono chiamati in causa in un’esuberante costruzione. E tanti artisti naturalmente e
principalmente, perché tutto ruota intorno a loro.

Tura azzarda perfino che forse l’immagine stessa, il nostro vedere per immagini, sono nati così, attraverso
l’operazione “paranoica”, come viene detta, dell’australopiteco che per primo ha “visto” un volto nelle
irregolarità di una pietra. È detta paranoica perché è proiettiva, siamo noi che vediamo qualcosa che non c’è,
l’immagine parte da noi, non è nel reale, è ombra, è fantasma.

 

A questo meccanismo sono collegati non solo le illusioni ottiche ma anche la facoltà della “veggenza”, non
solo l’allucinazione ma anche il mimetismo, l’ambiguità e lo sfocamento, l’identificazione e l’ornamento,
l’invisibile e l’inveduto, il fraintendimento e l’errore, e con essi tutta una storia dell’arte e dell’immagine.
Anzi, da un certo punto di vista è una controstoria dell’arte quella che si disegna, in controcorrente rispetto a
quella più diffusa, che punta sulla giustezza della rappresentazione.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/macchie-sui-muri
https://d10.doppiozero.com/elio-grazioli




Foto di Andreas Gursky.

In questi termini comunque se ne approprierà l’arte contemporanea. Da un altro punto di vista è però fin
troppo paranoica, appunto – o troppo poco, secondo Dalì, che la eleggeva a metodo per raggiungere la
visionarietà. Troppo per tante ragioni, che sono quelle, in sintesi, dell’arte e della cultura contemporanee, che
hanno cominciato a guardare anche le macchie stesse, anche i vuoti, le discrepanze, i casi, le inversioni, gli
slittamenti, le sovradeterminazioni, e che d’altro canto l’hanno usata in senso anticontemplativo,
antigerarchico, antiformale, e antiverbale, anticoncettuale: l’immagine non è la parola, non è riducibile al
concetto.

 

Nel suo testo Tura mostra analogie di molti che hanno evidenziato o fatto appello alla visione nelle
“macchie”, in accezione allargata; applica distinzioni essenziali come quella tra le opere che nascono
dall’attività paranoica, quelle che la attivano e quelle che ne parlano, o quella interna alle diverse concezioni
dell’informe; ricorda le differenti concezioni fin dall’antichità, dagli àuguri che leggevano nel fuoco, nelle
viscere, nelle nuvole, alle immagini fortuite dell’Alberti, ad arrivare a riferimenti contemporanei, anche dei
meno scontati come De Dominicis e Ousler o Gursky.

 

Il testo è un crescendo, costruito con abilità retorica. La seconda parte ribalta il paradigma dall’interno: si
passa dalla anti-veggenza, alla resistenza alla paranoia, fino al suo rovesciamento nella “afasia” di Pierre
Bonnard, “dipingere persone come fossero macchie”, e nella “glossolalia” di Jean Dubuffet, una pittura che
“non è più l’analogo di una esperienza visiva naturale”, i due principali campioni della sua proposta. Sulla
scorta di Nietzsche e di Carl Einstein, mette quest’ultima all’insegna di una “cattiva intenzione”, quella
d’intensificare il disordine, che al di là del rovesciamento può guidare tanto la veggenza quanto l’anti-
veggenza: “L’indifferenziato”, infatti, “è il nome che la cultura dà a ciò che non vede. Un’attitudine eversiva
che si voglia conseguente non può consistere nell’abbracciare l’indifferenziato, ma nel rifiutarsi di
considerarlo tale”. È, questo, veramente il nucleo di tanta cultura e arte del XX secolo – io dico soprattutto
delle “avanguardie” –, la critica delle opposizioni, del loro dare per consolidati i termini opposti e per vago e
inaccettabile ciò che non vi rientra. Per farvi fronte non si può cadere a propria volta nell’opposizione, quindi
occorrono prese di posizione e strategie diverse.

 

Quella di Tura la lascio scoprire al lettore, non solo per non rovinargli il piacere, ma anche perché, confesso,
ha per me i limiti che si rendono evidenti nella scelta dei due campioni scelti, nell’assenza di tutta un’arte
degli ultimi decenni in cui personalmente sono invece coinvolto. Mi limito a chiudere con delle domande non
rituali: Se questa è la o una visione del XX secolo, qual è quella del XXI? E del lockdown e del dopo-covid?
Macchie, cattive intenzioni o altro ancora?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





