
 

Il filosofo e la polpetta 
Gianfranco Marrone
14 Luglio 2020

Illuminazione in un vagone ferroviario: “sono vegano – rivela un ragazzo sedutoci accanto –, mangio però le
polpette quando le prepara mia nonna; due volte l’anno, quando torno a trovarla”. Ipocrisia? incoerenza?
contraddizione? sistematico rovescio delle regole? Macché – spiega Nicola Perullo nel suo ultimo, magistrale
libro Estetica ecologica. Percepire saggio, vivere corrispondente (Mimesis, pp. 168, € 16) –, semmai
estremo buonsenso risonante, capacità di sapersi adattare alle situazioni volgendole a proprio favore, senza
pregiudizi, senza principi indiscussi e indiscutibili. Intercettando corrispondenze, facendo riecheggiare le
istanze dei vari soggetti che sempre e comunque intrecciano le varie linee della loro esistenza. “Sono
cresciuto insieme a mia nonna e le sue polpette – spiega il giovane vegano –. Lei è vissuta in un’altra epoca,
è una persona senza cultura, non capirebbe la mia scelta”. Più che rivendicare i principi che si è dato a monte,
il nostro compagno di scompartimento preferisce insomma convivere con – e conseguentemente sciogliere – i
nodi problematici che volta per volta, a valle, possono emergere nel flusso della vita di tutti i giorni. Tra far
del male a un generico animale o dispiacere l’amata nonna, è presto detto: meglio far del male all’animale.
Due volte l’anno: non di più. 

 

Ecco un bell’esempio di quella che Nicola Perullo, professore di Estetica all’Università di scienze
gastronomiche di Pollenzo, definisce una dietetica della cura: “La dietetica della cura corrisponde agli eventi:
cor-risponde, cioè risponde responsabilmente e di volta in volta a ciò che l’esperienza mette in gioco. La
dietetica della cura è un’arte, un sapersi regolare senza affidarsi a regole pregresse: we make up the rules as
we go along”, scrive Wittgenstein”. Da qui una reinterpretazione decisiva delle istanze vegetariane o
animaliste, oggi tanto pressanti socialmente quanto pochissimo trattate dalla riflessione filosofica
contemporanea: “Il rispetto per l’animale non è un’astrazione formale. Non è guidato dalla volizione
intellettuale. Tiene tutto in conto, segue il flusso e ‘decide’ operando dislocazioni e ponendo certo nuove
funzioni, ma in senso strategico e temporaneo”. Da cui: “Non c’è alimentazione assolutamente giusta. Non
c’è gusto giusto per sempre”. Idea che, in tempi di ricorrenti epifanie di nuovi credo alimentari e di
conseguente gastromania, non è da poco.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-filosofo-e-la-polpetta
https://d10.doppiozero.com/gianfranco-marrone




 

Ma la proposta concettuale di Perullo va ben al di là dell’universo alimentare e gastronomico, di cui pure
l’autore ha perfetta contezza (come testimoniano, fra gli altri, Il gusto come esperienza, La cucina è arte? o
Epistenologia): parlare di estetica ecologica significa difatti superare le opposizioni fra vivere e pensare,
sentire e giudicare, e con esse rifiutare qualsiasi forma di paradigma dualista e separatista, per assumere il più
radicalmente possibile ogni forma di corrispondenza – nel senso baudelairiano del termine – fra flusso del
pensiero e flusso dell’esistenza. Così, per restare ancora all’interno delle attuali problematiche relative
all’animalità, piuttosto che accettare in modo acritico una separazione di principio tra umanità e non umanità,
ossia fra animali umani e animali non umani, e agire di conseguenza, ha più senso (è più saggio, direbbe
l’autore) vedere se e come, in concreto, nelle differenti situazioni sociali, culturali, politiche, economiche si
produce ogni volta qualcosa come una umanità e qualcosa come una animalità, con i relativi valori di cui
queste provvisorie concrezioni si fanno portatrici.

 

Il libro di Perullo è dedicato a Tim Ingold, suo amico e mentore, il noto antropologo scozzese per il quale la
famigerata separazione fra natura e cultura, biologia e società, animale e uomo è una sovrastruttura
ideologica che ostacola il processo di comprensione delle differenti etnie sparse per il pianeta. Per Ingold
(come testimoniano Making, Siamo linee e Antropologia, tre sue opere da poco tradotte nel nostro Paese)
ogni separazione di principio fra natura e cultura, materia e forma, corpo e mente, ambiente e individuo è da
criticare e rimuovere. Umani e non umani stanno in un contesto unico e, a dispetto di chi li distingue in
diversi e autonomi ‘regni della natura’, sono sempre stati in correlazione reciproca, in ‘corrispondenza’,
spesso per il tramite di un terzo attore, detto ‘transduttore’, che permette di sostenere un ritmo comune a
uomini e cose, uomini e uomini, cose e cose. Per Ingold la realtà non è fatta di oggetti finiti ma di processi
che li formano e li deformano incessantemente, adattandoli e riadattandoli a ciò che li circonda, e
reciprocamente; allo stesso modo gli individui non sono soggetti autocoscienti dotati di proprietà cognitive
ma entità troppo umane che, scorrendo, entrano in contatto con altri soggetti e altri oggetti, dove niente e
nessuno ‘viene prima’ perché tutto si fa e si rifà (appunto, making) senza soluzione di continuità. Non c’è
origine, non c’è risultato finale: solo un trascorrere insieme di corpi e materiali, di eventi e di forze, di
espressioni inaspettate e comprensioni tacite

 

Posizione teorica radicale che, se per alcuni versi è stata recepita in Italia nel consesso degli studi
antropologici (si veda per esempio il volume di Alessandro Mancuso Altre persone, edito sempre da
Mimesis), ha avuto sinora poco riscontro in ambito filosofico. Lacuna a cui, appunto, Estetica ecologica vuol
porre rimedio. Molti sono i riferimenti concettuali convocati da Perullo (Wittgenstein, Dewey, Merleau-
Ponty, Serres, Derrida, Jullien…), ma sullo sfondo di questo suo originale progetto filosofico ci sta
soprattutto l’antropologia di Ingold. 

Due le questioni chiave del libro. La prima è di natura procedurale, ed è il cosiddetto relazionalismo: il
mondo non è fatto di cose, di entità, di oggetti ma semmai di connessioni, rapporti, collegamenti; i quali, fra
l’altro, cambiano di continuo nel corso dei suoi molteplici processi, degli sviluppi e dei flussi che lo
costituiscono e lo trasformano. Con una specie di calcolato ossimoro, Perullo parla a questo proposito di
ontologia relazionale, sorta di ritorno a uno strutturalismo non sistematico ma, appunto, dinamico e
processuale. La stessa dualità su cui si regge gran parte della storia della filosofia, quella che oppone soggetto
e oggetto, da questo punto di vista non ha più senso. Nella vita che scorre fenomenologicamente i due ruoli si
invertono senza sosta. A meno di non adottare una visione statica che tende a bloccare, come in un fermo-
immagine, le dinamiche dell’esistenza (individuale o collettiva), ipostatizzando, da un lato, qualcuno che
osserva e, dall’altro, qualcos’altro che è osservato. Vivere corrispondente significa proprio questo.

 



La seconda questione riguarda più da vicino l’estetica, ed è legata alla nozione centrale di aptico, che Perullo
contrappone tatticamente all’ottico. L’aptico, spiega Perullo, non è il tatto, se pure da esso in qualche modo
discende. Introdotta in estetica da quegli straordinari autori che erano i purovisibilisti (Riegl, Hildebrand,
Berenson…), l’idea di aptico intende spiegare quei casi di sguardo ravvicinato che portano l’occhio quasi a
toccare un’immagine: un effetto di senso molto preciso che tende a mescolare sinesteticamente i canali
sensoriali, dando al corpo nella sua interezza una capacità di percepire olistica, a tutto tondo, che finisce per
risucchiarsi anche la cognizione. L’aptico, secondo Perullo, è sentire e pensare contemporaneamente, senza
cesure aprioristiche, senza discontinuità preconcette fra facoltà conoscitive o moduli della mente. “Aptico è
un atteggiamento, un’attitudine complessiva al percepire con, un modo di sentire/pensare integrale che cresce
e si sviluppa, istante dopo istante, lungo questo continuo fluire che chiamiamo esperienza; ciò in cui,
immersi, viviamo, scorrendovi e corrispondendovi.

 

L’aptico è così una postura nei confronti del mondo, postura sensibile e mentale, all’unisono – precisamente
ciò che si impegna ad avvicinare ogni dualismo polare, fino a mostrarne l’illusorietà”. E continua: “Percepire
in modo aptico significa dunque accostare i processi, sentirli/pensarli lateralmente, trattenendo ogni
intenzione e ogni progetto per come invece emergono con la scissione duale provocata dalla percezione
frontale, quella di un soggetto davanti a un oggetto. In questo senso, la proposta dell’aptico va al di là
dell’idea di un tatto oltre la mano, idea che è stata perseguita soprattutto in riferimento al visivo, come quello
spazio in cui l’occhio tocca ciò che vede”.

Tutto ciò il nostro giovane vegano non lo sa, figuriamoci, forse nemmeno lo capisce. Eppure a suo modo lo
sente, lo vive, lo pensa apticamente. In risonanza affettiva con la nonna: priva di cultura dice lui, ma
certamente più saggia di molti di noi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





