DOPPIOZERO

|| filosofo e la polpetta

Gianfranco Marrone
14 Luglio 2020

I1luminazione in un vagone ferroviario: “sono vegano — rivela un ragazzo sedutoci accanto —, mangio pero le
pol pette quando le prepara mia nonna; due volte I’ anno, quando torno atrovarla’. Ipocrisia? incoerenza?
contraddizione? sistematico rovescio delle regole? Macché — spiega Nicola Perullo nel suo ultimo, magistrale
libro Estetica ecologica. Percepire saggio, vivere corrispondente (Mimesis, pp. 168, € 16) —, semmai
estremo buonsenso risonante, capacita di sapersi adattare alle situazioni volgendole a proprio favore, senza
pregiudizi, senza principi indiscussi e indiscutibili. Intercettando corrispondenze, facendo riecheggiare le
istanze dei vari soggetti che sempre e comungue intrecciano le varie linee dellaloro esistenza. “ Sono
cresciuto insieme amianonna e le sue polpette — spiega il giovane vegano —. Lei é vissutain un’altra epoca,
€ una persona senza cultura, non capirebbe lamia scelta’. Piu cherivendicarei principi che s € dato a monte,
il nostro compagno di scompartimento preferisce insomma convivere con — e conseguentemente sciogliere — |
nodi problematici che volta per volta, avalle, possono emergere nel flusso dellavitadi tutti i giorni. Trafar
del male a un generico animale o dispiacere I’ amata nonna, € presto detto: meglio far del male all’ animale.
Due volte I’anno: non di piu.

Ecco un bell’esempio di quella che Nicola Perullo, professore di Estetica al’ Universita di scienze
gastronomiche di Pollenzo, definisce una dietetica della cura: “La dietetica della cura corrisponde agli eventi:
cor-risponde, cioe risponde responsabilmente e di voltain voltaa cio che |’ esperienza mette in gioco. La
dieteticadella curae un’arte, un sapersi regolare senza affidarsi aregole pregresse: we make up therules as
we go along”, scrive Wittgenstein”. Da qui una reinterpretazione decisiva delle istanze vegetariane o
animaliste, oggi tanto pressanti socialmente quanto pochissimo trattate dallariflessione filosofica
contemporanea: “Il rispetto per I’animale non € un’ astrazione formale. Non é guidato dalla volizione
intellettuale. Tiene tutto in conto, segueil flusso e ‘decide’ operando dislocazioni e ponendo certo nuove
funzioni, main senso strategico e temporaneo”. Da cui: “Non ¢’ e alimentazione assol utamente giusta. Non
C’ € gusto giusto per sempre”. Idea che, in tempi di ricorrenti epifanie di nuovi credo alimentari e di
conseguente gastromania, non € da poco.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-filosofo-e-la-polpetta
https://d10.doppiozero.com/gianfranco-marrone

ALTRE PERSONE

ANTROPOLOGIA, VISIONI DEL MONDO
E ONTOLOGIE INDIGENE




Ma la proposta concettuale di Perullo vaben al di la dell’ universo alimentare e gastronomico, di cui pure

I" autore ha perfetta contezza (come testimoniano, fragli altri, Il gusto come esperienza, La cucina € arte? o
Epistenologia): parlare di estetica ecologica significa difatti superare le opposizioni fravivere e pensare,
sentire e giudicare, e con esse rifiutare qualsiasi formadi paradigma dualista e separatista, per assumereil piu
radicalmente possibile ogni formadi corrispondenza— nel senso baudelairiano del termine — fra flusso del
pensiero e flusso dell’ esistenza. Cosli, per restare ancora all’ interno delle attuali problematiche relative
all’animalita, piuttosto che accettare in modo acritico una separazione di principio tra umanita e non umanita,
ossiafraanimali umani e animali non umani, e agire di conseguenza, ha piu senso (& piu saggio, direbbe
I"autore) vedere se e come, in concreto, nelle differenti situazioni sociali, culturali, politiche, economiche s
produce ogni volta qual cosa come una umanita e qual cosa come una animalita, con i relativi valori di cui
gueste provvisorie concrezioni si fanno portatrici.

Il libro di Perullo é dedicato a Tim Ingold, suo amico e mentore, il noto antropologo scozzese per il quale la
famigerata separazione fra natura e cultura, biologia e societa, animale e uomo € una sovrastruttura

ideol ogica che ostacolail processo di comprensione delle differenti etnie sparse per il pianeta. Per Ingold
(come testimoniano Making, Samo linee e Antropologia, tre sue opere da poco tradotte nel nostro Paese)
ogni separazione di principio fra natura e cultura, materia e forma, corpo e mente, ambiente e individuo e da
criticare e rimuovere. Umani e non umani stanno in un contesto unico e, adispetto di chi li distinguein
diversi e autonomi ‘regni della natura’, sono sempre stati in correlazione reciproca, in ‘ corrispondenza’,
spesso per il tramite di un terzo attore, detto ‘transduttore’, che permette di sostenere un ritmo comune a
uomini e cose, uomini e uomini, cose e cose. Per Ingold lareatanon e fatta di oggetti finiti madi processi
cheli formano e li deformano incessantemente, adattandoli e riadattandoli acio cheli circonda, e
reciprocamente; allo stesso modo gli individui non sono soggetti autocoscienti dotati di proprieta cognitive
ma entita troppo umane che, scorrendo, entrano in contatto con altri soggetti e altri oggetti, dove niente e
nessuno ‘viene prima’ perchétutto si fae s rifa (appunto, making) senza soluzione di continuita. Non c'e
origine, non ¢’ e risultato finale: solo un trascorrere insieme di corpi e materiali, di eventi e di forze, di
espressioni inaspettate e comprensioni tacite

Posizione teoricaradicale che, se per alcuni vers é statarecepitain Italianel consesso degli studi
antropologici (s veda per esempio il volume di Alessandro Mancuso Altre persone, edito sempre da
Mimesis), haavuto sinora poco riscontro in ambito filosofico. Lacunaa cui, appunto, Estetica ecologica vuol
porre rimedio. Molti sono i riferimenti concettuali convocati da Perullo (Wittgenstein, Dewey, Merleau-
Ponty, Serres, Derrida, Jullien...), masullo sfondo di questo suo originale progetto filosofico ci sta
soprattutto |’ antropologiadi Ingold.

Due le questioni chiave del libro. La primaé di natura procedurale, ed € il cosiddetto relazionalismo: il
mondo non é fatto di cose, di entita, di oggetti ma semmai di connessioni, rapporti, collegamenti; i quali, fra
I”atro, cambiano di continuo nel corso dei suoi molteplici processi, degli sviluppi e dei flussi chelo
costituiscono e lo trasformano. Con una specie di calcolato ossimoro, Perullo parla a questo proposito di
ontologiarelazionale, sortadi ritorno a uno strutturalismo non sistematico ma, appunto, dinamico e
processuale. La stessa dualita su cui si regge gran parte della storia della filosofia, quella che oppone soggetto
e oggetto, da questo punto di vista non ha piu senso. Nella vita che scorre fenomenologicamente i due ruoli s
invertono senza sosta. A meno di non adottare una visione statica che tende a bloccare, come in un fermo-
immagine, le dinamiche dell’ esistenza (individuale o collettiva), ipostatizzando, da un lato, qualcuno che
osserva e, dall’ atro, qualcos altro che € osservato. Vivere corrispondente significa proprio questo.



L a seconda questione riguarda piu da vicino I’ estetica, ed € legata alla nozione centrale di aptico, che Perullo
contrappone tatticamente all’ ottico. L’ aptico, spiega Perullo, non € il tatto, se pure da in gualche modo
discende. Introdottain estetica da quegli straordinari autori che erano i purovisibilisti (Riegl, Hildebrand,
Berenson...), I'ideadi aptico intende spiegare quel casi di sguardo ravvicinato che portano I’ occhio quasi a
toccare un’immagine: un effetto di senso molto preciso che tende a mescolare sinesteticamente i canali
sensoriali, dando a corpo nella sua interezza una capacita di percepire olistica, a tutto tondo, che finisce per
risucchiarsi anche la cognizione. L’ aptico, secondo Perullo, € sentire e pensare contemporaneamente, senza
cesure aprioristiche, senza discontinuita preconcette fra facolta conoscitive o moduli della mente. “ Aptico &
un atteggiamento, un’ attitudine complessiva al percepire con, un modo di sentire/pensare integrale che cresce
e s sviluppa, istante dopo istante, lungo questo continuo fluire che chiamiamo esperienza; cio in cui,
immersi, viviamo, scorrendovi e corrispondendovi.

L’ aptico & cosi una postura nei confronti del mondo, postura sensibile e mentale, all’ unisono — precisamente
cio che si impegna ad avvicinare ogni dualismo polare, fino amostrarne I'illusorieta’. E continua: “Percepire
in modo aptico significa dunque accostare i processi, sentirli/pensarli lateralmente, trattenendo ogni
intenzione e ogni progetto per come invece emergono con la scissione duale provocata dalla percezione
frontale, quelladi un soggetto davanti a un oggetto. In questo senso, la proposta dell’ aptico va al di la
dell’ideadi un tatto oltre la mano, idea che € stata perseguita soprattutto in riferimento al visivo, come quello
spazio in cui I’ occhio tocca cio che vede”.

Tutto cio il nostro giovane vegano non lo sa, figuriamoci, forse nemmeno lo capisce. Eppure a suo modo lo
sente, 1o vive, |0 pensa apticamente. In risonanza affettiva con lanonna: privadi culturadice lui, ma
certamente piu saggiadi molti di noi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




NICOLA PERULLO
ESTETICA ECOLOGICA

PERCEPIRE SAGGIO, VIVERE CORRISPONDENTE




