DOPPIOZERO

Volti, sguardi e mascherine

Enrico Manera
5 Luglio 2020

L'uso obbligatorio e normato delle mascherine, chirurgiche o autoprodotte, regalate o acquistate, “di
comunitd’ e uno dei tratti che piu colpiscono la percezione e rimarranno nell'immaginario di questi strani
giorni, segnati da vissuti e situazioni tragiche o comunque sconfortevoli, perturbanti, anomale.

Sono molte le questioni che questo nuovo abito chiamain causa, anchein relazione a fatto cheil suo utilizzo
sembra essere destinato a durare nel tempo: |la discussione sull'effettiva efficacia nella protezione e sugli
effetti dell'uso prolungato sul respiro; I'essere un dispositivo di sicurezza sul lavoro e nellavita pubblica, in
diverse variabili e oggetto di un nuovo expertise diffuso che riguardai diversi modelli, il modo in cui
vengono portate, applicate o abbassate nell'interazione quotidiana; gli effetti psicologici in relazione alla
fiducianellarelazione eil senso di reciproco controllo nellarelazione; la personalizzazione ei divers stili
delle mascherine, che possono diventare occasione di creativita personale o persino donare aura di mistero
allefigure. Vorrei proporre in queste pagine un intreccio di ragionamenti sull'uso della mascherina a partire
da guello che nasconde: I'effetto, consapevole o inconscio, che ha sulle persone di ogni etae quello di far
emergere per contrasto lamancanzadi visibilitadel volto di chi laindossa.

Incontrare qual cuno

Emmanuel Lévinas— lituano, di religione ebraica, rifugiato in Francia, sopravvissuto alla persecuzione
nazista— e stato un erede della tradizione fenomenol ogica, capace di sviluppare acuni aspetti del pensiero
hei deggeriano portandolo nella dimensione etica e insistendo sull'immanenza del Dasein. In lavori come
Totalita e infinito (1961) o nel saggio Il significato e il senso (1964) affrontail temadell’ alterita, di cio che
rende |’ altro tale rispetto all’ 1o e delle modalita dellarelazione o/Altro. Scrive Lévinas: «L’ Altro che s
manifesta nel viso sfonda, per cosi dire, la sua plastica essenza, come uno che aprisse lafinestra sullaquale
tuttaviagias disegnavala sua figura». «La sua manifestazione & un sovrappiu rispetto alla paralisi
inevitabile della manifestazione. E cio che descriviamo mediante laformula: il viso parla. [...] Il

viso entra nel nostro mondo avanzando da una sfera assol utamente estranea, 0ssia, precisamente, da un
assoluto, che e poi il nome stesso dell’ estraneita pit profonda.

In altri termini I'io del soggetto € come sorpreso dalla presenza dell'atro, che e sempre una scoperta: Lévinas
mette in relazione la «<manifestazione di Altri» (Autrui in francese, come fosse nome proprio) con la sua
visibilitd, un «prendere luce» all’interno di un mondo. In un orizzonte storico-culturale, come un testo Altri
diventa leggibile e acquistaintelligibilitain virtu del contesto; d’ altra parte, la manifestazione del suo viso €
una «epifania», ulteriore ed eccedente rispetto alla scena da cui emerge. Altri s mostrainfatti con la sua
faccia: il francese visage contiene un richiamo agli occhi che rimane anche nell'italiano “viso” (e Lévinas|o
connette al latino visito, viso e video). |1 viso, termine specifico per 1a specie umana, € un fenomeno diverso
da altri fenomeni che si presentificano alla coscienza, «disfa» laformain cui si presenta, la «sfonda» e se ne
«sveste». Si manifesta oltre la forma che lo descrive — occhi, bocca, naso, ciglia, tratti, zigomi, fronte,
orecchie—in uninsieme di senso che esorbita dalla dimensione anatomica, si rende presenza «vivente» e


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/volti-sguardi-e-mascherine
https://d10.doppiozero.com/enrico-manera

«parla». In questo senso la felice immagine della «finestra», disegnata attraverso laqualeil viso appare,
evocal'ideadi un'apertura nell'apertura con un effetto di intensificazione. Il volto d’ Altri sporge, rompe
I'ovvieta sottintesa delle cose, scompagina l'ordine percepito come omogeneo nellatotalita di cio che appare:
interrompe il quotidiano e chiede che si instauri unarelazione.

Daqui lasignificativitadello sguardo e l'intensita ad assegnata nei rapporti intimi, profondi o comunque
importanti, che richiedono un'interazione 'faccia-a-faccia. L’ identita dell'atro si apre dungque per me
attraverso il suo volto cheinterpella, avvicina senza annullare la distanza e consente una sospensione,
temporanea, dei limiti dell'individuazione. Per Lévinas, Altri € allafine I'«assolutamente altro» e farne
esperienza e fare esperienza della trascendenza. Radicalmente diverso dal mio, il viso di Altri chiede che si
assuma la responsabilita del mio rapporto con lui e nello stesso tempo introduce un dubbio nella soggettivita:
I’1o «perde |a sua sovrana coincidenza con se stesso», «sovverte» il riferimento strutturale al'io che riporta
ogni esperienza alla coscienza.

Nudo, esposto e vulnerabile, il viso — scoperto per eccellenza e la cui copertura e dungque un‘anomalia—
coinvolge in unarelazione etica: nella suaintimita e fragilita fonda dunque ogni postura etica. La moralita
significariconoscere lamortalita e al'interno di rendere chiara la dipendenza degli altri dalla curache
I'io @in grado di avere. Il viso ricorda l'imperativo “non mi uccidere” erinviaa “peso dellacreazione” sulle
spalle di ognuno. L’ esperienza di Altri puo essere anche negativa e capace di mettere in discussione
I'individuo, ma & in ogni caso la condizione di una «responsabilita». Non € un caso dunque cheil culmine
delle forme di violenza di massarivoltaai civili nel corso del Novecento — Auschwitz e Hiroshima— come
evidenziato dallafilosofia del secondo Novecento sia stato tendenzial mente agevolato e reso possibile daun
“raffreddamento” della violenza estrema e ravvicinata, dalla sua delega a sistemi di disumanizzazione e
messa a distanza, posta intenzional mente e programmeaticamente tra il carnefice e lavittima con lariduzione
al minimo del contatto visivo.

e
7



https://www.doppiozero.com/materiali/trasmettere-la-memoria-di-auschwitz
https://www.doppiozero.com/materiali/trasmettere-la-memoria-di-auschwitz

Ph Dario Marz.

Mettere la faccia

Nel 1996 in Mezzi senza fine, con una sintesi eclettica che richiamail pensiero di Lévinas, Benjamin e
Arendt, il filosofo italiano Giorgio Agamben ha dedicato al temadi 1l volto unariflessione politica.
«L’esposizione — scrive — € il luogo della politica. Se non vi €, forse, una politica animale, cio e soltanto
perché gli animali, che sono gia sempre nell’ aperto, non cercano di appropriarsi dellaloro esposizione,
dimorano semplicemente in essa senza curarsene». L'essere umano «volendo riconoscersi — cioe appropriarsi
della sua stessa apparenza— [ ...] trasformal’ aperto in un mondo» e lo pone nella dimensione storica. Fedele
all'ontologia del presente di matrice foucaultiana che ha sviluppato nella biopolitica (per le sue posizioni piu
recenti vedi qui), Agamben coglieva poi —siamo ameta degli anni Novanta— |'occasione per mettereil volto
elasuaesposizione a centro di unariflessione sui media: «Politici, mediocrati e pubblicitari hanno
compreso il carattere insostanziale del volto e della comunita che apre elo trasformano in un segreto
miserabile di cui s trattadi assicurars aogni costo il controllo». Concludendo che molto del potere statuale
nel contemporaneo siafondato «sul controllo dell’ apparenza (della doxa)». Per Agamben «il mio volto éil
mio fuori», «e solo dove trovo un volto, un fuori mi avviene, incontro un’ esterioritax»; € in qualche modo la
superficie di scambio e di esposizione —la duplice soglia— da un lato verso il soggetto e dall'altro verso la
sfera pubblica.

Insieme allo spostamento verso il politico e in rapporto con spinte post-strutturaliste e post-umane, in quel
saggio Agamben distingueva viso da volto: un volto puo essere assunto anche da «un oggetto inanimato»,
«una natura morta», perfino la Terra, «trasformatain deserto dalla cieca volonta degli uomini», assume un
volto. Da un punto di vista neuroscientifico riconoscere volti sembra essere un tratto cognitivo fondato
sull'evoluzione umana, fondamentale fin dalla piu tenera eta: lapareidolia e il fenomeno che permette di
“riconoscere” forme note in figure grafiche casuali e in particolare vedere 'facce in cose', senza correlazioni
con |'oggetto eil contesto.

Carl Sagan in The Demon-Haunted World (1995) teorizzava che questa visionarieta sia un vantaggio
evolutivo, una capacita di riconoscere altri, attraverso loro i volti (noti o ignoti), anche in condizioni di
povertavisiva. «Non appenail bambino puo vedere, riconoscei volti e ora sappiamo che questa abilita e
cablata nei nostri cervelli. Quei bambini che un milione di anni fanon erano in grado di riconoscere un volto
sorridendo di meno, avevano meno probabilita di conquistare il cuore dei loro genitori e meno probabilita di
prosperare.

Tale fenomeno coinvolge anchei process di coevoluzione e di adattamento reciproco interspecifico,
considerato che fenomeni di evoluzione legati al'espressivita e alla comunicazione sembrano riguardare
anchei cani.

Daqui ancheil trasferimento e I'attribuzione di tratti personali e intenzionalita a oggetti che presentino tratti
simili a occhi, naso e bocca, con un fenomeno noto in psicologia. Gli stessi figmenti prodotti
dell'immaginazione che consentivano a Plutarco di vedere un volto umano nella Luna, dandogli uno
straordinario pretesto per un periplo metafisico-scientifico, permettono ancora oggi di riconoscere facce negli
oggetti della vita quotidiane, attribuire caratteri ale macchine o di riconoscere 'fantasmi' e apparizioni sacre
nelle macchie di umidita che affiorano da un muro.



http://www.thomasproject.net/wp-content/uploads/2020/03/Agamben-in-me.pdf
https://www.theatlantic.com/technology/archive/2012/08/pareidolia-a-bizarre-bug-of-the-human-mind-emerges-in-computers/260760/
https://www.lescienze.it/news/2019/07/12/news/muso_cani_domesticazione_sopracciglia_occhi-4477829/?refresh_ce
https://www.lescienze.it/news/2019/07/12/news/muso_cani_domesticazione_sopracciglia_occhi-4477829/?refresh_ce
https://twitter.com/facespics?lang=it
https://www.cicap.org/n/articolo.php?id=273621
https://www.cicap.org/n/articolo.php?id=273621

Il segreto el'orrore

La scomparsa del viso dietro la mascherina da vitaa un volto diverso che coincide con la maschera stessa. La
mascheratura e la velatura, e quindi o smascheramento e lo svelamento, sono fortemente intrecciate con la
metaforica della verita. In unalunga tradizione greco-tedesca lafigurafemminile velata € il smbolo di un
segreto che si cela dietro una mascheratura, la quale spinge qualcuno a cercare di “scoprirne” la verita, per
poi spesso dover riconoscere cheil vero si manifestain unarivelazione, ovvero una nuova velatura.

Jan Assmann, in La morte come tema culturale, parladi un fraintendimento sorto da un problema di
traduzione che ha avuto significativi esiti nella storia degli effetti: il velo di Iside a Sais, su cui Si e costruita
la metaforica dello svelamento della verita, andrebbe riportato a un diverso significato; al'origine di tante
letture e risignificazioni stainfatti I'iscrizione sulla statua di Iside a Sais che Plutarco rende in greco nel modo
seguente: «l0 sono tutto cio che era, e e sarale nessun mortale hamai scostato la mia veste (peplo)». Il senso
letterale della parte conclusiva dellafrase, nel contesto egizio, sarebbe invece da rendere come segue: «le cui
fasce da mummia non vengono sciolte». La mummificazione erainfatti la garanzia dell'immortalita (secondo
il modello mitico rappresentato da Osiride) e ladivinitadi Sais eraNeith, nel cui tempio si tessevano le
bende per lafasciatura. Plutarco la reinterpreta come una manifestazione di Iside e la associa ad Atena, per
via del rapporto con latessitura e del rito associato che prevede la donazione di una veste femminile. La
verita dunque sarebbe diventata una donna velatain virtu di un referente storico, il rito della mummificazione
con le annesse credenze, frainteso gia all'epoca e perduto nei passaggi successivi. Le bende diventano un
peplo, il portareil velo I'avere un segreto: un telo, dadesiderare di sollevare e su cui proiettare qualsivoglia
verita, atrimenti inaccessibile.

Lacoperturadi un volto pud cancellare dunguei tratti e fare emergere I'enigma, ma permette anche che
possano emergere nuovi tratti mostruosi e non umani: in Germania segreta (1967) Furio Jesi, che s rifaceva
alateoriadellareversione miticadi Propp, hamesso in luce la persistenza di immagini nel tempo,
risemantizzate dal contesto, come quelle che I'espressionismo tedesco usava consapevol mente, in particolare
come «emblemi della mitologia viziata, propriadei reduci» della Grande guerra. |1 pittore Max Beckmann
«hail volto deformato dagli occhiali della maschera antigas che egli porta sempre, non possedendone piu
altri», scrive Jesi, cosi come ne Gli ultimi giorni dell’ umanita di Karl Kraus «compaiono, infatti, personaggi
denominati soltanto “Una maschera antigas maschile’ o “Una maschera antigas femminile’, i quali dicono:
“Non abbiamo diritto aviso e sesso. Lavita scorre fra cadaveri e larve...”».

Ancorain Spartakus, testo dello stesso periodo, il temaritorna: nella pubblicistica post-bellica la maschera
antigas s conferma unaimmagine dominante che si sovrappone al teschio e diventa tratto diffuso. Un segno
piu presentabile, per una manifestazione estetica, delle gueules cassées, meno osceno ma collegabile alle
immagini di devastazione dei corpi censurate nella rappresentazione ufficiale e che s ritrovano molto
raramente, come mostra Krieg dem Kriege (1924), il libro antimilitarista di denuncia visuale pubblicato da
Ernst Friedrich, spartachista e anarco-sincalista militante.

Scrive dunque Jesi che «da Kraus a Borchert — dunque fino a secondo dopoguerra— e sintomatico |’ orrore
degli uomini “senzavolto”, delle maschere antigas ambul anti»: «le circostanze della guerra di trincea che
imponeva ai soldati lunghe permanenze in un quadro particolarmente orrido e disumano, il tipo di armi
impiegato [...], il fuoco che giunge da ogni direzione, compreso il cielo, i gas che aggrediscono come mai era
avvenuto e impongono la“perdita del volto” achi é costretto a difendersene con le maschere, inducevano
tutti aveders collocati in una guerracontro i “mostri”, diversa dalle pur raccapriccianti guerre del passato:
diversa, insomma, dalle “guerre frauomini” ».


https://issuu.com/samzdat/docs/ernst_friedrich_krieg_dem_kriege__g

Jesi connette la scomparsa del volto nel Novecento con la guerraelaviolenza, nelle diverse accezioni del
termine Gewalt: nel Novecento mascherare il volto, fino al presente, potra significare |'assunzione
programmatica di identita diverse, anche plurime e anonime, anche per motivi di sicurezza e per sottrarsi alle
identificazioni durante le manifestazioni di protesta e le aspirazioni al riscatto e alarivoluzione. |
manifestanti che si difendono dai lacrimogeni durantei riots si contrappongono a volto anonimo della“forza
legittima” che s manifestacon i caschi di protezione delle forze di sicurezza, sempre piu simili agli
Stoormtrooper di Star wars (senzavolto) o ai vari cloni di Robocop visti nellarepressione delle rivolte di

questi anni.

Abbassare lo sguardo e nascondersi allo sguardo

In numerosi scritti trail 1901 eil 1908 (I1 significato estetico del volto, Sulla psicologia del pudore, Le
metropoli e la vita dello spirito, Excursus sulla sociologia del sensi, Sociologia) Georg Simmel, uno del
pensatori sociali piu lucidi del Novecento, ha chiaramente espresso come il volto nella storia culturale
europea esprima l'individualita, a sua voltaidentificabile con gli occhi. Lavista offre nelladistanzala
«prestazione sociol ogica» che connette gli individui e presiede all'azione reciproca del «guardarsi I'un
I"altro». Lo sguardo instaura unarelazione di reciprocita: percepire I'altro € al tempo stesso esprimere s&; il
proprio manifestarsi coincide con la possibilita dellaricezione: «non si pud prendere con I'occhio senza dare
contemporaneamente». La citta, in modo specifico la metropoli moderna, eil luogo sociae dellavisibilita
caratterizzata da un caleidoscopico trionfo delle immagini. Nei luoghi pubblici della sociabilita di massa—
caffe, viali, mezzi pubblici, negozi, gallerie — e sotto il segno di una «intensificazione della vita nervosa», 1o
sguardo é cruciae: «il rapido e ininterrotto avvicendarsi di impressioni esteriori e interiori» e I’ «accumularsi
veloce delle immagini cangianti» aumentano il «contrasto brusco che si avverte entro cio che si abbracciain
uno sguardo».

Erving Goffman, che non a caso ha elaborato una significativariflessione sui concetti di Face e di Frame, nel
1963 ha dedicato il saggio su Il comportamento in pubblico al linguaggio comunicativo erituale
dell'interazione sociale nei luoghi di riunione. Il geniale sociologo canadese riprendevail temasimmeliano
della disattenzione civile, esaminando latendenza aignorarsi per strada e non incrociare gli sguardi o
distoglierli: atti sociali che sono un prodotto specifico del contesto urbano moderno e delle aree ad ata
densitadi persone. A spiegare il motivo dello sguardo che si arrende vi € daun lato il senso del pudore e
I"imbarazzo dell'interazione — con variabili a seconda dello status e del ruolo dei soggetti che coinvolge —,
tanto nello scambio quanto nella potenzial e relazione che potrebbe seguire dal contatto visivo: «l’ abbassarsi
del mio sguardo toglie al’ altro qualcosa della possibilita di osservarmi» (Simmel) e pud evitare che qualcuno
veda qualcosa di me in eccesso rispetto alamiadisponibilita di offrirmi al suo sguardo.

In giorni di esibizione e di messain scenadi sé nelle cornici digitali dell'onlife e di nascondimenti dietro le
mascherine negli spazi soggetti a distanziamento fisico, 10 sguardo € pit che mai un reciproco accesso
all'interiorita, che puo farsi violazione e invasione da parte dello sguardo altrui: I'economiadello sguardo e
dell'attenzione diventera sempre piu cruciale e si diversificheranei vari contesti. Negarsi allavistae negareil
proprio sguardo & un messaggio chiaro di distanziamento, pud essere una reazione a un percepito eccesso di
visibilita e vulnerabilita, una sovraesposizione per chi ha vissuto con maggior intensitail proprio rifugio
domestico. Nulladi strano sein tempi difficili e di emergenza come questi qualcuno possa sentirsi protetto e
confortato dalle mascherine, aumentando la difesa del sé sociale con una copertura aggiuntivadel volto. La
mascherina e infatti addizionale rispetto alle varie 'maschere sociali' che sempre portiamo o che ci siamo
lasciati imporre nei diversi ruoli che interpretiamo nelle nostre vite. 1l punto &, per riprendere Simmel, che,
per chi sappialeggere queste dinamiche vale comunque I'assunto per cui «al primo sguardo che rivolgiamo a
qualcuno, noi sappiamo con chi abbiamo a che fare». O riformulato, What you see it's what you get.



https://www.doppiozero.com/materiali/rivolte/addio-rivoluzione-e-tempo-di-rivolta
https://www.doppiozero.com/materiali/rivolte/addio-rivoluzione-e-tempo-di-rivolta

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

