
 

Volti, sguardi e mascherine 
Enrico Manera
5 Luglio 2020

L'uso obbligatorio e normato delle mascherine, chirurgiche o autoprodotte, regalate o acquistate, “di
comunità” è uno dei tratti che più colpiscono la percezione e rimarranno nell'immaginario di questi strani
giorni, segnati da vissuti e situazioni tragiche o comunque sconfortevoli, perturbanti, anomale.

Sono molte le questioni che questo nuovo abito chiama in causa, anche in relazione al fatto che il suo utilizzo
sembra essere destinato a durare nel tempo: la discussione sull'effettiva efficacia nella protezione e sugli
effetti dell'uso prolungato sul respiro; l'essere un dispositivo di sicurezza sul lavoro e nella vita pubblica, in
diverse variabili e oggetto di un nuovo expertise diffuso che riguarda i diversi modelli, il modo in cui
vengono portate, applicate o abbassate nell'interazione quotidiana; gli effetti psicologici in relazione alla
fiducia nella relazione e il senso di reciproco controllo nella relazione; la personalizzazione e i diversi stili
delle mascherine, che possono diventare occasione di creatività personale o persino donare aura di mistero
alle figure. Vorrei proporre in queste pagine un intreccio di ragionamenti sull'uso della mascherina a partire
da quello che nasconde: l'effetto, consapevole o inconscio, che ha sulle persone di ogni età è quello di far
emergere per contrasto la mancanza di visibilità del volto di chi la indossa.

 

Incontrare qualcuno

 

Emmanuel Lévinas – lituano, di religione ebraica, rifugiato in Francia, sopravvissuto alla persecuzione
nazista – è stato un erede della tradizione fenomenologica, capace di sviluppare alcuni aspetti del pensiero
heideggeriano portandolo nella dimensione etica e insistendo sull'immanenza del Dasein. In lavori come
Totalità e infinito (1961) o nel saggio Il significato e il senso (1964) affronta il tema dell’alterità, di ciò che
rende l’altro tale rispetto all’Io e delle modalità della relazione Io/Altro. Scrive Lévinas: «L’Altro che si
manifesta nel viso sfonda, per così dire, la sua plastica essenza, come uno che aprisse la finestra sulla quale
tuttavia già si disegnava la sua figura». «La sua manifestazione è un sovrappiù rispetto alla paralisi
inevitabile della manifestazione. È ciò che descriviamo mediante la formula: il viso parla. […] Il
viso entra nel nostro mondo avanzando da una sfera assolutamente estranea, ossia, precisamente, da un
assoluto, che è poi il nome stesso dell’estraneità più profonda».

In altri termini l'io del soggetto è come sorpreso dalla presenza dell'altro, che è sempre una scoperta: Lévinas
mette in relazione la «manifestazione di Altri» (Autrui in francese, come fosse nome proprio) con la sua
visibilità, un «prendere luce» all’interno di un mondo. In un orizzonte storico-culturale, come un testo Altri
diventa leggibile e acquista intelligibilità in virtù del contesto; d’altra parte, la manifestazione del suo viso è
una «epifania», ulteriore ed eccedente rispetto alla scena da cui emerge. Altri si mostra infatti con la sua
faccia: il francese visage contiene un richiamo agli occhi che rimane anche nell'italiano “viso” (e Lévinas lo
connette al latino visito, viso e video). Il viso, termine specifico per la specie umana, è un fenomeno diverso
da altri fenomeni che si presentificano alla coscienza, «disfa» la forma in cui si presenta, la «sfonda» e se ne
«sveste». Si manifesta oltre la forma che lo descrive – occhi, bocca, naso, ciglia, tratti, zigomi, fronte,
orecchie – in un insieme di senso che esorbita dalla dimensione anatomica, si rende presenza «vivente» e

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/volti-sguardi-e-mascherine
https://d10.doppiozero.com/enrico-manera


«parla». In questo senso la felice immagine della «finestra», disegnata attraverso la quale il viso appare,
evoca l'idea di un'apertura nell'apertura con un effetto di intensificazione. Il volto d’Altri sporge, rompe
l'ovvietà sottintesa delle cose, scompagina l'ordine percepito come omogeneo nella totalità di ciò che appare:
interrompe il quotidiano e chiede che si instauri una relazione. 

 

Da qui la significatività dello sguardo e l'intensità ad esso assegnata nei rapporti intimi, profondi o comunque
importanti, che richiedono un'interazione 'faccia-a-faccia'. L’identità dell'altro si apre dunque per me
attraverso il suo volto che interpella, avvicina senza annullare la distanza e consente una sospensione,
temporanea, dei limiti dell'individuazione. Per Lévinas, Altri è alla fine l'«assolutamente altro» e farne
esperienza è fare esperienza della trascendenza. Radicalmente diverso dal mio, il viso di Altri chiede che si
assuma la responsabilità del mio rapporto con lui e nello stesso tempo introduce un dubbio nella soggettività:
l’Io «perde la sua sovrana coincidenza con se stesso», «sovverte» il riferimento strutturale all'io che riporta
ogni esperienza alla coscienza. 

Nudo, esposto e vulnerabile, il viso – scoperto per eccellenza e la cui copertura è dunque un'anomalia –
coinvolge in una relazione etica: nella sua intimità e fragilità fonda dunque ogni postura etica. La moralità
significa riconoscere la mortalità e all'interno di essa rendere chiara la dipendenza degli altri dalla cura che
l'io è in grado di avere. Il viso ricorda l'imperativo “non mi uccidere” e rinvia al “peso della creazione” sulle
spalle di ognuno. L’esperienza di Altri può essere anche negativa e capace di mettere in discussione
l'individuo, ma è in ogni caso la condizione di una «responsabilità». Non è un caso dunque che il culmine
delle forme di violenza di massa rivolta ai civili nel corso del Novecento – Auschwitz e Hiroshima – come
evidenziato dalla filosofia del secondo Novecento sia stato tendenzialmente agevolato e reso possibile da un
“raffreddamento” della violenza estrema e ravvicinata, dalla sua delega a sistemi di disumanizzazione e
messa a distanza, posta intenzionalmente e programmaticamente tra il carnefice e la vittima con la riduzione
al minimo del contatto visivo. 

 

https://www.doppiozero.com/materiali/trasmettere-la-memoria-di-auschwitz
https://www.doppiozero.com/materiali/trasmettere-la-memoria-di-auschwitz


Ph Dario Marzi.

Mettere la faccia

 

Nel 1996 in Mezzi senza fine, con una sintesi eclettica che richiama il pensiero di Lévinas, Benjamin e
Arendt, il filosofo italiano Giorgio Agamben ha dedicato al tema di Il volto una riflessione politica.
«L’esposizione – scrive – è il luogo della politica. Se non vi è, forse, una politica animale, ciò è soltanto
perché gli animali, che sono già sempre nell’aperto, non cercano di appropriarsi della loro esposizione,
dimorano semplicemente in essa senza curarsene». L'essere umano «volendo riconoscersi – cioè appropriarsi
della sua stessa apparenza – [...] trasforma l’aperto in un mondo» e lo pone nella dimensione storica. Fedele
all'ontologia del presente di matrice foucaultiana che ha sviluppato nella biopolitica (per le sue posizioni più
recenti vedi qui), Agamben coglieva poi – siamo a metà degli anni Novanta – l'occasione per mettere il volto
e la sua esposizione al centro di una riflessione sui media: «Politici, mediocrati e pubblicitari hanno
compreso il carattere insostanziale del volto e della comunità che esso apre e lo trasformano in un segreto
miserabile di cui si tratta di assicurarsi a ogni costo il controllo». Concludendo che molto del potere statuale
nel contemporaneo sia fondato «sul controllo dell’apparenza (della doxa)». Per Agamben «il mio volto è il
mio fuori», «e solo dove trovo un volto, un fuori mi avviene, incontro un’esteriorità»; è in qualche modo la
superficie di scambio e di esposizione – la duplice soglia – da un lato verso il soggetto e dall'altro verso la
sfera pubblica.

 

Insieme allo spostamento verso il politico e in rapporto con spinte post-strutturaliste e post-umane, in quel
saggio Agamben distingueva viso da volto: un volto può essere assunto anche da «un oggetto inanimato»,
«una natura morta», perfino la Terra, «trasformata in deserto dalla cieca volontà degli uomini», assume un
volto. Da un punto di vista neuroscientifico riconoscere volti sembra essere un tratto cognitivo fondato
sull'evoluzione umana, fondamentale fin dalla più tenera età: la pareidolia è il fenomeno che permette di
“riconoscere” forme note in figure grafiche casuali e in particolare vedere 'facce in cose', senza correlazioni
con l'oggetto e il contesto.

Carl Sagan in The Demon-Haunted World (1995) teorizzava che questa visionarietà sia un vantaggio
evolutivo, una capacità di riconoscere altri, attraverso loro i volti (noti o ignoti), anche in condizioni di
povertà visiva. «Non appena il bambino può vedere, riconosce i volti e ora sappiamo che questa abilità è
cablata nei nostri cervelli. Quei bambini che un milione di anni fa non erano in grado di riconoscere un volto
sorridendo di meno, avevano meno probabilità di conquistare il cuore dei loro genitori e meno probabilità di
prosperare».

Tale fenomeno coinvolge anche i processi di coevoluzione e di adattamento reciproco interspecifico,
considerato che fenomeni di evoluzione legati all'espressività e alla comunicazione sembrano riguardare
anche i cani.

Da qui anche il trasferimento e l'attribuzione di tratti personali e intenzionalità a oggetti che presentino tratti
simili a occhi, naso e bocca, con un fenomeno noto in psicologia. Gli stessi figmenti prodotti
dell'immaginazione che consentivano a Plutarco di vedere un volto umano nella Luna, dandogli uno
straordinario pretesto per un periplo metafisico-scientifico, permettono ancora oggi di riconoscere facce negli
oggetti della vita quotidiane, attribuire caratteri alle macchine o di riconoscere 'fantasmi' e apparizioni sacre
nelle macchie di umidità che affiorano da un muro.

 

http://www.thomasproject.net/wp-content/uploads/2020/03/Agamben-in-me.pdf
https://www.theatlantic.com/technology/archive/2012/08/pareidolia-a-bizarre-bug-of-the-human-mind-emerges-in-computers/260760/
https://www.lescienze.it/news/2019/07/12/news/muso_cani_domesticazione_sopracciglia_occhi-4477829/?refresh_ce
https://www.lescienze.it/news/2019/07/12/news/muso_cani_domesticazione_sopracciglia_occhi-4477829/?refresh_ce
https://twitter.com/facespics?lang=it
https://www.cicap.org/n/articolo.php?id=273621
https://www.cicap.org/n/articolo.php?id=273621


Il segreto e l'orrore

 

La scomparsa del viso dietro la mascherina dà vita a un volto diverso che coincide con la maschera stessa. La
mascheratura e la velatura, e quindi lo smascheramento e lo svelamento, sono fortemente intrecciate con la
metaforica della verità. In una lunga tradizione greco-tedesca la figura femminile velata è il simbolo di un
segreto che si cela dietro una mascheratura, la quale spinge qualcuno a cercare di “scoprirne” la verità, per
poi spesso dover riconoscere che il vero si manifesta in una rivelazione, ovvero una nuova velatura.

Jan Assmann, in La morte come tema culturale, parla di un fraintendimento sorto da un problema di
traduzione che ha avuto significativi esiti nella storia degli effetti: il velo di Iside a Sais, su cui si è costruita
la metaforica dello svelamento della verità, andrebbe riportato a un diverso significato; all'origine di tante
letture e risignificazioni sta infatti l'iscrizione sulla statua di Iside a Sais che Plutarco rende in greco nel modo
seguente: «Io sono tutto ciò che era, è e sarà/e nessun mortale ha mai scostato la mia veste (peplo)». Il senso
letterale della parte conclusiva della frase, nel contesto egizio, sarebbe invece da rendere come segue: «le cui
fasce da mummia non vengono sciolte». La mummificazione era infatti la garanzia dell'immortalità (secondo
il modello mitico rappresentato da Osiride) e la divinità di Sais era Neith, nel cui tempio si tessevano le
bende per la fasciatura. Plutarco la reinterpreta come una manifestazione di Iside e la associa ad Atena, per
via del rapporto con la tessitura e del rito associato che prevede la donazione di una veste femminile. La
verità dunque sarebbe diventata una donna velata in virtù di un referente storico, il rito della mummificazione
con le annesse credenze, frainteso già all'epoca e perduto nei passaggi successivi. Le bende diventano un
peplo, il portare il velo l'avere un segreto: un telo, da desiderare di sollevare e su cui proiettare qualsivoglia
verità, altrimenti inaccessibile.

 

La copertura di un volto può cancellare dunque i tratti e fare emergere l'enigma, ma permette anche che
possano emergere nuovi tratti mostruosi e non umani: in Germania segreta (1967) Furio Jesi, che si rifaceva
alla teoria della reversione mitica di Propp, ha messo in luce la persistenza di immagini nel tempo,
risemantizzate dal contesto, come quelle che l'espressionismo tedesco usava consapevolmente, in particolare
come «emblemi della mitologia viziata, propria dei reduci» della Grande guerra. Il pittore Max Beckmann
«ha il volto deformato dagli occhiali della maschera antigas che egli porta sempre, non possedendone più
altri», scrive Jesi, così come ne Gli ultimi giorni dell’umanità di Karl Kraus «compaiono, infatti, personaggi
denominati soltanto “Una maschera antigas maschile” o “Una maschera antigas femminile”, i quali dicono:
“Non abbiamo diritto a viso e sesso. La vita scorre fra cadaveri e larve...”». 

Ancora in Spartakus, testo dello stesso periodo, il tema ritorna: nella pubblicistica post-bellica la maschera
antigas si conferma una immagine dominante che si sovrappone al teschio e diventa tratto diffuso. Un segno
più presentabile, per una manifestazione estetica, delle gueules cassées, meno osceno ma collegabile alle
immagini di devastazione dei corpi censurate nella rappresentazione ufficiale e che si ritrovano molto
raramente, come mostra Krieg dem Kriege (1924), il libro antimilitarista di denuncia visuale pubblicato da
Ernst Friedrich, spartachista e anarco-sincalista militante.

 

Scrive dunque Jesi che «da Kraus a Borchert – dunque fino al secondo dopoguerra – è sintomatico l’orrore
degli uomini “senza volto”, delle maschere antigas ambulanti»: «le circostanze della guerra di trincea che
imponeva ai soldati lunghe permanenze in un quadro particolarmente orrido e disumano, il tipo di armi
impiegato [...], il fuoco che giunge da ogni direzione, compreso il cielo, i gas che aggrediscono come mai era
avvenuto e impongono la “perdita del volto” a chi è costretto a difendersene con le maschere, inducevano
tutti a vedersi collocati in una guerra contro i “mostri”, diversa dalle pur raccapriccianti guerre del passato:
diversa, insomma, dalle “guerre fra uomini”».

https://issuu.com/samzdat/docs/ernst_friedrich_krieg_dem_kriege__g


Jesi connette la scomparsa del volto nel Novecento con la guerra e la violenza, nelle diverse accezioni del
termine Gewalt: nel Novecento mascherare il volto, fino al presente, potrà significare l'assunzione
programmatica di identità diverse, anche plurime e anonime, anche per motivi di sicurezza e per sottrarsi alle
identificazioni durante le manifestazioni di protesta e le aspirazioni al riscatto e alla rivoluzione. I
manifestanti che si difendono dai lacrimogeni durante i riots si contrappongono al volto anonimo della “forza
legittima” che si manifesta con i caschi di protezione delle forze di sicurezza, sempre più simili agli
Stoormtrooper di Star wars (senza volto) o ai vari cloni di Robocop visti nella repressione delle rivolte di
questi anni.

 

Abbassare lo sguardo e nascondersi allo sguardo

 

In numerosi scritti tra il 1901 e il 1908 (Il significato estetico del volto, Sulla psicologia del pudore, Le
metropoli e la vita dello spirito, Excursus sulla sociologia dei sensi, Sociologia) Georg Simmel, uno dei
pensatori sociali più lucidi del Novecento, ha chiaramente espresso come il volto nella storia culturale
europea esprima l'individualità, a sua volta identificabile con gli occhi. La vista offre nella distanza la
«prestazione sociologica» che connette gli individui e presiede all'azione reciproca del «guardarsi l’un
l’altro». Lo sguardo instaura una relazione di reciprocità: percepire l'altro è al tempo stesso esprimere sé; il
proprio manifestarsi coincide con la possibilità della ricezione: «non si può prendere con l'occhio senza dare
contemporaneamente». La città, in modo specifico la metropoli moderna, è il luogo sociale della visibilità
caratterizzata da un caleidoscopico trionfo delle immagini. Nei luoghi pubblici della sociabilità di massa –
caffè, viali, mezzi pubblici, negozi, gallerie – e sotto il segno di una «intensificazione della vita nervosa», lo
sguardo è cruciale: «il rapido e ininterrotto avvicendarsi di impressioni esteriori e interiori» e l’«accumularsi
veloce delle immagini cangianti» aumentano il «contrasto brusco che si avverte entro ciò che si abbraccia in
uno sguardo».

Erving Goffman, che non a caso ha elaborato una significativa riflessione sui concetti di Face e di Frame, nel
1963 ha dedicato il saggio su Il comportamento in pubblico al linguaggio comunicativo e rituale
dell'interazione sociale nei luoghi di riunione. Il geniale sociologo canadese riprendeva il tema simmeliano
della disattenzione civile, esaminando la tendenza a ignorarsi per strada e non incrociare gli sguardi o
distoglierli: atti sociali che sono un prodotto specifico del contesto urbano moderno e delle aree ad alta
densità di persone. A spiegare il motivo dello sguardo che si arrende vi è da un lato il senso del pudore e
l’imbarazzo dell'interazione – con variabili a seconda dello status e del ruolo dei soggetti che coinvolge –,
tanto nello scambio quanto nella potenziale relazione che potrebbe seguire dal contatto visivo: «l’abbassarsi
del mio sguardo toglie all’altro qualcosa della possibilità di osservarmi» (Simmel) e può evitare che qualcuno
veda qualcosa di me in eccesso rispetto alla mia disponibilità di offrirmi al suo sguardo.

 

In giorni di esibizione e di messa in scena di sé nelle cornici digitali dell'onlife e di nascondimenti dietro le
mascherine negli spazi soggetti a distanziamento fisico, lo sguardo è più che mai un reciproco accesso
all'interiorità, che può farsi violazione e invasione da parte dello sguardo altrui: l'economia dello sguardo e
dell'attenzione diventerà sempre più cruciale e si diversificherà nei vari contesti. Negarsi alla vista e negare il
proprio sguardo è un messaggio chiaro di distanziamento, può essere una reazione a un percepito eccesso di
visibilità e vulnerabilità, una sovraesposizione per chi ha vissuto con maggior intensità il proprio rifugio
domestico. Nulla di strano se in tempi difficili e di emergenza come questi qualcuno possa sentirsi protetto e
confortato dalle mascherine, aumentando la difesa del sé sociale con una copertura aggiuntiva del volto. La
mascherina è infatti addizionale rispetto alle varie 'maschere sociali' che sempre portiamo o che ci siamo
lasciati imporre nei diversi ruoli che interpretiamo nelle nostre vite. Il punto è, per riprendere Simmel, che,
per chi sappia leggere queste dinamiche vale comunque l'assunto per cui «al primo sguardo che rivolgiamo a
qualcuno, noi sappiamo con chi abbiamo a che fare». O riformulato, What you see it's what you get.

https://www.doppiozero.com/materiali/rivolte/addio-rivoluzione-e-tempo-di-rivolta
https://www.doppiozero.com/materiali/rivolte/addio-rivoluzione-e-tempo-di-rivolta


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

