
 

Cos'è uno spazio pubblico 
Matteo Santarelli
30 Giugno 2020

Pubblicato nel 2019 da Ediesse, Lo spazio pubblico di Federica Castelli sembra essere confezionato su
misura per la taglia dei primi mesi di questo 2020. Mesi di isolamento, quarantena, lockdown, a cui hanno
fatto seguito mesi di distanziamento sociale, manifestazioni, mascherine e piazze piene in mezzo mondo.
Mesi in cui la questione dello spazio è ritornata in primo piano sotto forma di varie questioni: chi decide di
come, quando e perché spazi pubblici e privati possano essere chiusi ai cittadini/e? Che conseguenze ha la
regolamentazione delle distanze e dei contatti sulla vita sociale e sulla psicologia delle persone? E infine, è
giusto intervenire su statue e monumenti che offendono una parte della popolazione? Questioni di grande
importanza, che presuppongono a loro volta una domanda più generale: che cos’è uno spazio pubblico?
Esattamente la domanda attorno alla quale ruota il volume di Castelli.

 

Teoria, storia, politica

 

L’autrice imposta e affronta la questione a due livelli. Il primo livello è quello della ricostruzione storica e
teorica. Castelli presenta le diverse figure con cui nel corso della storia sono stati rappresentati tanto lo spazio
pubblico, quanto i soggetti che lo abitano. Lo spazio pubblico ha assunto la forma dall’agorà greca, della
sfera pubblica moderna, della città contemporanea; chi abita e agisce in questo spazio è stato chiamato folla,
massa, pubblico. La lista dei protagonisti e delle protagoniste di questa ricostruzione è ricca e non banale:
accanto a figure più note e ricorrenti – su tutte, Hannah Arendt e Jürgen Habermas – giocano un ruolo
importante figure meno discusse in tale ambito ma non meno interessanti, come Nicole Loraux, George Perec
e Gabriel Tarde, solo per fare qualche nome a titolo indicativo.

 

Tutte queste diverse figure dello spazio pubblico sono certamente figlie dei contesti storici e culturali in cui
sono state prodotte. Eppure, sarebbe ingenuo pensare ad esse come a semplici rappresentazioni neutrali di
una realtà preesistente. Al contrario, la prospettiva storica e teorica di Castelli mette in luce il “continuo
oscillare tra l’idea di spazio pubblico come spazio fisico e materiale e l’idea di spazio pubblico nel suo senso
metaforico, come arena politica” (13). In questa oscillazione emerge come ogni rappresentazione dello spazio
pubblico e dei soggetti che lo vivono implichi necessariamente una posta in gioco politica. Un conto è
pensare lo spazio pubblico nei termini delle folle che si riuniscono in una città, un conto è identificarlo con la
sfera pubblica, intesa come il luogo in cui i cittadini argomentano razionalmente per il bene proprio e della
propria comunità. Nei due casi infatti si profilano idee e valutazioni molto diverse su quali soggetti e quali
pratiche siano ammessi nello spazio pubblico, e sul valore politico di ciò che avviene al suo interno. Un
gruppo di persone che si riunisce in una piazza sta facendo politica? Un semplice assembramento – per dirla
con uno dei termini più in voga nell’Italia post-quarantena – avrà mai i quarti di nobiltà politica della
discussione pubblica razionale e argomentata, o della politica istituzionale? L’introduzione di un termine – ad
esempio, il concetto di pubblico in autori come Tarde e Park – non risponde mai soltanto al bisogno di
descrivere la realtà in modo più accurato, ma al contrario spesso è il risultato di un giudizio politico negativo

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cose-uno-spazio-pubblico
https://d10.doppiozero.com/matteo-santarelli


sugli eventi rappresentati da altri termini – ad esempio, la massa. 

 

Le diverse concezioni del pubblico comportano dunque diverse implicazioni politiche. Ma cosa significa
“politico” nella prospettiva di Castelli? Non di certo il solo ambito governativo, statuale, istituzionale. Nel
solco di Arendt e dei femminismi, la politica viene qui intesa come “luogo dell’interdipendenza, legata alla
contingenza e alla materialità delle vite umane. La politica è essere in comune, in-between, segnata
dall’iniziativa, la relazione, l’imprevedibilità e l’inatteso, portati sulla scena dai soggetti singolari, unici e
irripetibili. In tal senso, la politica è spazio relazionale, essere fra gli altri” (15). Il che non significa escludere
ingenuamente la dimensione del potere dalla politica, ma al contrario mettere in luce come da un lato i due
concetti non coincidano, in quanto esiste una politica che non è potere, e come dall’altro il potere si esercita
al livello delle relazioni, e non a prescindere da esse. 

La centralità del piano politico è la porta d’ingresso principale al secondo livello del volume, vale a dire
quello della proposta teorica dell’autrice. Mi sembra che Castelli presenti in particolare due tesi
fondamentali.

 

Due tesi sullo spazio pubblico

 

La prima tesi afferma che lo spazio pubblico è uno spazio contestato e contestabile. Questo non significa
banalmente che esso va definito come il luogo che ospita le varie contestazioni verso ciò che non va
nell’ordine delle cose esistenti. Piuttosto, ciò vuol dire anche e soprattutto che lo spazio pubblico stesso è
oggetto di contestazione politica e teorica. La definizione di cosa sia pubblico e cosa no, di come vada gestito
il pubblico, di cosa possa appartenere allo spazio pubblico oppure no: tutto questo non può essere stabilito
una volta per tutte, se non si vuole venire meno a un tratto ineliminabile dello spazio pubblico, ossia la sua
contestabilità. Di conseguenza, non esiste una formula che ci permetta di definire a priori il rapporto tra
spazio e pubblico. Ciò che invece possiamo fare, è osservare le diverse articolazioni di questo rapporto nella
storia e nelle diverse culture, senza peraltro scadere nell’illusione culturalista che in un singolo contesto
storico-sociale vi sia in azione una sola modalità di relazione tra spazio e pubblico. Riprendendo le analisi di
Bonnie Honig, Castelli ricorda come i confini che definiscono il pubblico siano “un segno sulla sabbia”
(128): reali, dotati di effetti significativi nella vita di tutti i giorni, ma potenzialmente aperti a ridefinizioni e
contestazioni.

La seconda tesi riafferma la natura concreta dello spazio pubblico in almeno due sensi. Primo, nel pensare lo
spazio pubblico non si può fare a meno della sua dimensione fisica e materiale, del suo essere un luogo: una
piazza, una via, una città. Secondo, lo spazio pubblico è percorso non solamente da idee, opinioni,
argomentazioni, ma anche da corpi. Questi corpi non sono semplicemente un supporto fisico dei processi
comunicativi, ma al contrario svolgono un ruolo centrale nelle diverse modalità in cui lo spazio pubblico
viene vissuto, contestato e ridefinito. In polemica con Habermas, Castelli ritiene impossibile ridurre il
pubblico alla sfera puramente discorsiva e comunicativa. I corpi ridefiniscono il pubblico dall'interno. 

 

Su questo punto è chiara l’influenza diretta del femminismo italiano della differenza. Un femminismo che, a
differenza delle prospettive centrate sull’emancipazione, non vede nelle differenze di genere esclusivamente
“un rischio di sessismo ed esclusione”, ma al contrario propone “un recupero delle specificità e qualità
incarnate dalla differenza sessuale” (108). Ma attenzione: parlare di differenza sessuale non significa qui
brandire le differenze biologiche e anatomiche come criteri di accesso al concetto di “donna” o al movimento
femminista – come invece è accaduto in recenti dibattiti politici e mediatici. Al contrario, il femminismo



della differenza intende politicizzare il corpo e il sesso, contestando le tendenze che invece vorrebbero
considerare queste ultime categorie come irrilevanti a livello politico. A partire da questa politicizzazione, lo
spazio pubblico non appare come il luogo della neutralità e dell’astrazione dalle singolarità, ma al contempo
come uno spazio in cui i corpi fanno la differenza. Con le parole dell’autrice: “i corpi sono iscritti in una serie
di significazioni sociali che li attraversano, li codificano, li rendono leggibili e contemporaneamente li
ordinano, li modificano, li includono o escludono rispetto all’ambito sociale. Per l’analisi femminista, i corpi
sono entità spaziali, situate e sessuate: per questo motivo l’esperienza individuale (e collettiva) viene sempre
a legarsi al contesto in cui i corpi sono immersi in modo intimo e inaggirabile” (153-154).

 

 

Il virtuale e il pubblico

 

Eppure entrambe le tesi sembrano scontrarsi con un aspetto centrale della nostra epoca contemporanea, ossia
la crescente importanza degli spazi virtuali delle piattaforme e dei social network. Essendo proprietà di
multinazionali private, ed essendo appunto immateriali e disincarnati, gli spazi virtuali sembrano rendere
sempre meno rilevanti gli spazi pubblici per come li intende Castelli. Il profilo Facebook, il like, la
condivisione e il “parteciperò”, al posto della presenza fisica del proprio corpo; il conformismo e lo
spacchettamento della propria identità in dati, la creazione di bolle in cui il simile incontra il simile, al posto
del conflitto e della contestazione. In breve: tutto ciò significa che lo spazio pubblico per come lo intende
Castelli sia un retaggio di un passato in cui i corpi e la politica contavano ancora qualcosa?

Su tale punto la posizione di Castelli è saggiamente lontana tanto da eccessi entusiastici – “finalmente è finita
la politica!” – quanto da esagerazioni apocalittiche – “è finita per sempre la politica, quindi andiamo a morire
di nostalgia guardando qualche documentario sugli anni '70”. Tanto le letture catastrofiste quanto quelle
entusiastiche si lasciano infatti sfuggire un fatto: la digitalizzane delle relazioni sociali coesiste in vari
contesti con nuovi movimenti politici che agiscono nei luoghi fisici delle città. L’elenco è lungo: da piazza
Tahrir nel 2011 agli Indignados a Madrid, da Occupy americano e Occupy Gezi in Turchia, fino ai
movimenti globali transfemministi (Ni Una Menos e la sua versione italiana Non Una di Meno), alle Sardine



e agli accadimenti dei nostri giorni, ossia le manifestazioni di piazza in tutto il mondo a sostegno di Black
lives matter. Esperienze impensabili al di fuori delle modalità di relazione e organizzazione rese possibili dai
sociali network, e allo stesso tempo esperienze di occupazione fisica e politica dello spazio pubblico. 

 

Inoltre, un focus esclusivo sulla dimensione virtuale non permette di vedere come lo spazio sociale sia oggi
profondamente eterogeneo e discontinuo. Quello che accade nelle grandi città-mondo non avviene nei piccoli
centri spopolati e decentrati dai traffici e dai flussi che contano. E all’interno delle stesse città-mondo si
riproducono feroci meccanismi di esclusione, di separazione tra zone cool e zone marginalizzate, dove
quest'ultime diventano un ritrovo di varie infelicità arrabbiate le une con le altre. Nelle cartine delle città
europee più appetibili (Berlino, Parigi, Barcellona) vetrine luccicanti e cool si alternano dunque a quartieri in
cui coabitano le varie miserie di posizione analizzate da Bourdieu: non solo povertà economica in senso
stretto, ma anche delusione morale, spaesamento, insoddisfazione per non potersi più permettere di vivere
nelle zone della propria città in cui si è cresciuti. Su tutto questo, si innestano le profonde differenze
economiche e le loro conseguenze: se i lavoratori mobili ricchi cercheranno quartieri murati, protetti,
rispondenti alle proprie esigenze di tranquillità e di minima familiarità, i lavoratori mobili poveri verranno
buttati dall’altro lato della barricata, spesso in convivenza forzata con chi in precedenza abitava i quartieri
ormai divenuti appannaggio di possidenti locali e stranieri – i noti fenomeni di gentrificazione. Meccanismi
spietati e lineari, tramite i quali le dinamiche neoliberali alimentano il consenso dei partiti populisti di
estrema destra.

 

Eppure, Castelli mette bene in luce come ciò non coincida in nessun modo automaticamente con la morte
degli spazi pubblici o con la loro totale desertificazione politica. Al contrario, ai processi di gentrificazione,
segregazione e svuotamento di significato rispondono movimenti che rivendicano il diritto alla città come
“spazio politico di incontro e conflitto, in opposizione alle dinamiche neoliberiste e agli interventi di
riqualificazione urbana che, facendo leva sulle retoriche della comunità, producono gated communities,
gentrificazione, disuguaglianze ed espulsioni” (146). Spesso queste mobilitazioni risultano difficilmente
catalogabili attraverso le opposizioni standard della politica. È il caso della lotta per i commons urbani, i
quali avanzano una pretesa di riconoscimento dello spazio urbano come bene comune che non può essere
soddisfatta semplicemente e in linea di principio attraverso la semplice statalizzazione dei beni in questione. 

Nella lettura di Castelli i movimenti del decennio 2010-2020 vengono intesi come esperienze di
riappropriazione dello spazio pubblico che passano per la riappropriazione degli spazi urbani. In queste
esperienze piano ideale e piano concreto, collettività e singolarità, mezzi e fini, piano affettivo e piano
dell’intelligenza appaiono come profondamente legati. Di conseguenza, esse vanno valutate su almeno due
piani: l’apporto concreto e ideale allo spazio pubblico in cui hanno luogo; quello che accade tra le persone
che partecipano a tali movimenti. 

 

Alcuni utili spunti sul presente, e una questione aperta

 

Lo spazio pubblico offre dunque sia una ricostruzione storica e teorica efficace, sia un punto di vista utile e
interessante sul presente. Pensiamo semplicemente a quanto accade proprio in questi giorni: la deturpazione
dei monumenti dedicati a personaggi storici ritenuti complici di politiche razziste. Tutto ciò non avviene in
uno spazio gratuito e neutrale, in una dimensione astratta priva di reazioni e resistenze. Se vogliamo, un
elemento di ulteriore scandalo nella drammatica uccisione di George Floyd è il fatto che sia avvenuta in uno
spazio pubblico, davanti a tutti, come se fosse una cosa normale da riprendere con il cellulare, come una delle
tante scemenze che si registrano e si condividono nei social. La scala e la potenza delle risposte a questa



uccisione “in pubblico” sembrano ricordarci due cose: primo, che lo spazio pubblico nel senso in cui lo
intende Castelli non è morto del tutto; secondo, che lo spazio pubblico è “smagliato, lacerato, attraversato
da continui conflitti e tensioni” (151, corsivo dell’autrice). Questi conflitti non possono prescindere da chi e
come scende in piazza. Fare cose insieme, porre e affrontare problemi insieme rappresentano occasioni di
riarticolazione politica tanto dello spazio, quanto delle identità singolari e collettive di chi partecipa. Questa
riarticolazione, al di là dei giudizi che diamo ai singoli episodi, è sempre allo stesso tempo simbolica e
materiale: la risignificazione non può essere un atto puramente comunicativo e immateriale, che lascia intatta
la configurazione fisica delle nostre città. Cambiare il significato dello spazio pubblico significa anche
cambiare lo spazio pubblico per come esso è fatto materialmente. 

 

“La politica ha una dimensione spaziale” (163): questa in sunto è la tesi centrale del volume di Castelli. Il che
significa almeno due cose: primo, che ciò che pensiamo e facciamo dello spazio e nello spazio ha delle
conseguenze decisive a livello pubblico; secondo, che ciò che pensiamo e facciamo del pubblico ha delle
conseguenze decisive a livello spaziale. È questo il profondo intreccio a partire dal quale va pensato lo spazio
pubblico. Una prospettiva che offre numerosi spunti interessanti e produttivi. Ad esempio la riaffermazione
dell'importanza della città è salutare in una discussione politica che oggi rischia di essere esclusivamente
focalizzata sul livello statuale, extra-statuale e governativo, producendo dicotomie molto limitate come
quelle tra sovranismo e cosmopolitismo, populismo e tecnocrazia. Dicotomie che risultano inservibili di
fronte ai movimenti a cui assistiamo oggi, e che a causa di questa limitatezza sono costrette a negare il
fenomeno, minimizzarlo, idealizzarlo, oppure interpretarlo con strumenti teorico-paranoidi – il celebre e
sempreverde complotto.

 

In questo senso, forse meritava maggiore rilievo e discussione – magari anche critica – l’intuizione di Dewey,
solo accennata nel testo di Castelli: il pubblico è sia il gruppo che si costituisce in risposta a qualcosa che
tocca un gruppo di persone, sia le pratiche con cui tale gruppo prova a rispondere. Una definizione che tiene
insieme e supera tutte le dicotomie giustamente messe in discussione in Lo spazio pubblico: concreto e
ideale; corpo e mente; affettività e intelligenza; personale e collettivo; pensare e fare. Una prospettiva che
inoltre permette di approfondire un punto menzionato da Castelli: l’esistenza del pubblico, inteso sia come
soggetto che come attributo, è contingente. I pubblici nascono e i pubblici muoiono: l’imponente pubblico
suscitato dall’uccisione di Floyd può scomparire tanto velocemente quanto velocemente è comparso; la
pubblicizzazione dello spazio in senso anti-razziale può durare una settimana come dieci anni. Tutto ciò non
avviene nel vuoto, ma al contrario è profondamente ancorato dei meccanismi di potere descritti da Castelli. 

 

Da ciò emerge una questione più concreta e specifica, che nel libro di Castelli resta aperta: la volatilità dei
pubblici è un bene, è un male, oppure né uno né l’altro? Il fatto che le preoccupazioni e le premure singolari e
collettive si infiammino su una questione per poi spegnersi e riaccendersi altrove in un breve lasso di tempo è
un ulteriore fattore di rischio per un pubblico che già risulta messo a dura prova dai meccanismi di de-
politicizzazione caratteristici del neo-liberismo? Oppure questa preoccupazione è il retaggio di una politica
novecentesca, legata all’aspettativa che alcuni soggetti – movimenti o partiti – o alcune istituzioni siano in
grado di introdurre un minimo di tutela e stabilità nel pubblico e in tutto ciò che lo concerne, compresi gli
spazi pubblici? Se il significato e la definizione di ciò che è pubblico sono sempre in linea di principio
contestabili, allo stesso tempo non dobbiamo continuare ad esigere che la democrazia garantisca la pubblicità
di alcuni beni e alcuni spazi? Oppure questa contestabilità inevitabile ci ricorda come la tutela del pubblico
spetti solo a noi stessi/e, e non possa mai essere delegata, o ancora peggio data per scontata?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





