DOPPIOZERO

Diventar e nol stessi

Ugo Morélli
20 Giugno 2020

Come silamo giunti avedere e sentire il mondo come o vediamo e sentiamo? Come le idee si fanno mondo?
Come siamo diventati e diventiamo gli esseri umani di oggi? Il cammino di attraversamento proposto dalla
guida, nel senso proprio di una guida per un viaggio, di Francesco Valagussa (in Forma e imitazione. Come
le idee si fanno mondo, 1| Mulino, Bologna 2020), esaltale vie del divenire umani e suscita una profonda
nostalgia, mistaaindignazione, riguardo al’ attuale triste indifferenza, anche istituzionale, verso gli studi
classici, in particolare di storiae filosofia.

Lasciamoci, percio, guidare in un cammino che va da Omero a noi, che viviamo di immagini, quindi di
imitazioni piu 0 meno riuscite delle forme, al punto di illuderci, cioe di giocare con il mondo, come se quelle
immagini fossero le forme stesse, o di dimenticare del tutto le forme e vivere “di segni di segni, perché ci
fanno difetto le cose”.

A un certo punto della nostra storia |’ appartenenza tacita e coincidente con il mondo iniziaatrasformarsi in
domanda. Gli umani s distanziano dal fondo dellavita e lavisione cristallina dell’idea compare nella sua
assolutezza. E I'intelletto che ha fatto irruzione. Dopo vagiti prolungati per differenziarsi dall’ anima del
mondo, i primi sapienti ei primi artisti iniziano a porsi domande a proposito del sorgere dellaforma. Mentre
prima non facevano altro che costruire in pietra quel che il poeta esprimevain parola, nellatradizione orale,
come in Omero, accedono ora alla contemplazione affermando il primato della visione. Certo, la storiaviene
dalontano. Si pud risalire alle origini del nostro comportamento simbolico e trovare fin dacirca
duecentomila anni fai prodromi del tracciare segni inutili o incisioni atrettanto inutili — nel senso di non
immediatamente strumentali e pratiche —, ma siamo, almeno fino agli egizi, dentro immobili schemi di
apprensione tattile. La personaita si trovavaimmersa nellatradizione e veniva resaimpossibile una
consapevol e separazione da essa.

“Laseparatezza dell’ intelletto € una novita solo greca” (p. 40). “1 Greci spezzano |’ integrita della superficie,
introducendo il movimento e l’illusione” (p. 41). Unarealizzazione dei valori ottici. H. Wolfflin esprime con
puntualita questa evoluzione: “dauna parte si sentono gli oggetti nei loro elementi tattili, nel contorno cioé e
nelle superfici, dall’ altrasi percepiscono in maniera da affidarsi esclusivamente all’ apparenza visibile della
realtd, rinunciando a disegno ‘tangibile’” [Concetti fondamentali della storia dell’ arte, Longanesi, Milano
1984; p. 61]. Presaladistanza, speculano, nel senso di assumere la posizione e la distanza dello specchio, sul
principio delle cose. Persalatacitaingenuita dell’ appartenenza appiattita sull’ esistente, la coincidenza con
I’animadel mondo, si domandano se «I’acqua e il principio di tutte le cose» [Talete, DK 11 A 12, |
presocratici, acuradi G. Reale, Bompiani, Milano 2012; p. 169]; se hon Si possa assumere «come principio
I"infinito» [Anassimandro, D12 A17, | presocratici, op. cit., p. 189]; 0 se non vi siaa«principio di tutte le
cose il fuoco» [Eraclito, | presocratici, op. cit., p.329].

L a percezione diviene un atto mental e staccato dall’ azione e dal movimento corporei; dal sapere, immediato
epratico si passa al sapere di sapere, ergendos sulle colonne della sapienza greca alle origini del pensiero


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/diventare-noi-stessi
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli

europeo [Onians, Le origini del pensiero europeo, (1951), Adelphi, Milano 2012]; per giungere
successivamente a sapere di non sapere e iniziare dali un viaggio circolare che riporteraa riconoscimento
del non sapere di sapere, I’ incidenza della conoscenzatacita e inconscia e della non padronanza di se stess,
fino al tentativi di comprendere come facciamo ad apprendere ad apprendere, nel tempo in cui accadono due
cose contingenti e contemporanee: |’ affermazione del paradigma corporeo, del movimento e della percezione
in quanto azione, come chiave per comprendere la conoscenza, e larilevanza dell’immaginazione per
accedere a campi conoscitivi come I’ infinitamente piccolo, i quanti, o I’ infinitamente grande, le galassie e gli
universi, accessibili solo con I’'immaginazione.

Nel momento in cui ci separiamo dall’ anima del mondo, infrangendo |la superficie e la nostra appartenenza
tacita ad essa, per istituire la separatezza delle forme, ci ritroviamo a elaborare un traumadi particolare
intensita. Un travaglio da nuova nascita. Pare che dalla elaborazione di quel traumasi generino latragediae
lastatuaria. «Latragediatrovail suo analogo», scrive Vaagussa, «non nella singola statua a tutto tondo,
bensi negli altorilievi che adornano i frontoni dei templi» (p. 44). E Nietzsche approfondisce: «Se un
miracolo avesse infuso lavita, sul frontone del Partenone, a quelle figure marmoree della contesa tra Atenae
Poseidone, esse avrebbero senza dubbio parlato lalingua di Sofocle» [F. Nietzsche, La filosofia nell’ epoca
tragica dei Greci, acuradi G. Colli, Adelphi, Milano 2006; p. 19]. Sempre Nietzsche si erareso conto della
trasformazione avvenuta separando, fin da Anassagora, anima e intelletto e, pur servendosi di entrambi come
di un’unicanatura, dell’ affermazione dell’ intelletto come principio di tutto. A un certo punto I’animadel
mondo s € messa a cercare il meglio sollecitata dall’ intelletto. Prima, insomma, vi erala naturain quanto
vitache sorgevada sé e s dimentavain se stessa: I’anima vi prendeva parte, pienamente integrata nel ciclo
vitale.

All’inizio, insomma, vi fu la necessita naturale. La separatezza delle forme compromette laforzavitae e
generail trauma della scissione tra psiche e physis che due millenni non sono riusciti a saldare. Da quel
momento in poi non siamo piu usciti dal dilemma platonico traradicalizzare il movimento come opportunita
di comporreil tutto, o guardare con occhio fermo alla separatezza per non perdersi nelle spire
dell’indeterminato, nel salto netto tral’ideaeil sensibile. Néi cinque generi platonici, nel Sofista [BUR,
Milano 2011], dall’ essere, all’identico, al diverso, alla quiete, a movimento, possono essere considerati
esaustivi di una saldatura possibile, pur considerando I'irrelativita delle forme e la comunicabilitatrai generi.
D’ dtra parte, e dallarottura o superamento dell’ unita che pud nascere |o spazio del confronto. Va agussa
evidenzia come sia sullo sfondo del non essere che si produce la possibilita di quello sviluppo. L’ attenzione é
al passaggio, interno a “non essere”. Possono esservi due accezioni del “non essere”: dal “non essere” come
contrario, a “non essere” come altrimenti, che saranno la base della pluralita e della composizione nelle arti
e nellasocieta. |l distacco dalla natura produce il senso del contrario, e daqui I'invenzione della diversita.
“L’invenzione della diversita come un altrimenti comporta una negazione che dischiude: instaura uno spazio
di confronto superando I’irrelativitadelleidee” (p. 49). Evoluzioni e passaggi vertiginosi che preparano le
condizioni per una societa dialogica, aperta, che riconosce le differenze, che si apre ala possibilita stessa
dellademocrazia. Di particolare interesse € che I’ arte € antecedente all’ evoluzione delle forme della culturae
della socialita, in particolare nella statuaria, nella tragedia, nella pittura vascolare.

Sono le contraddizioni del bello, riguardanti I’ammissione della diversita come altrimenti, che muovono la
trasformazione. Nell’ accezione greca arcaica, bello significaintegrita e compiutezza, cosa che trovariscontro
nella scultura a tutto tondo; una bellezza che sara definita addirittura «sana», in base a una certa traduzione di
Kalos. Quell’integrita si frantuma e ne sono una prova sublimei versi di Saffo: «L’uno dira che della negra
terrasiano i cavalieri lacosapiu bella, I’atro dirai fanti o le navi, ed io cio cheil cuore, amando, desidera» [
Liriche e frammenti, Feltrinelli, Milano 2002; p. 61]. Anche nel logos si verificala non coincidenzatra essere



e essere altrimenti, aprendosi cosi |0 spazio della negazione che garantisce la possibilita di pensare le cose
altrimenti. Nella capacita creativa umana, il linguaggio, ad esempio, permette molto piu di quanto le parole
stesse siano in grado di dire, “ consente di fare con cio che é conosciuto, cosciente, allusione acio che é
SCONOSCiuto, inconscio”, come scrive Francesco Marchioro nella densa e illuminante introduzione dal titolo:
Le novelle ela natura dello psichico in Freud, contenutain S. Freud, Aforismi metafore e passi, Bollati
Boringhieri, Torino 2020. “Il segreto dell’ arte”, scrive ancora Marchioro, “ e la sua capacita di disporre e
modellare quell’ interminabile tesoro del mondo emozionale delle parole, dei sogni e delle passioni originarie,
che precedono la distinzione razionale trainterno ed esterno” (p. 9).



j,

Sigmund

FREUD

AFORISMI METAFORE PASSI

INTRODUZIONE E CURA DI FRANCESCO MARCHIORO

La saggezza aforistica e la sagacia fulminante
nelle vive parole del padre della psicoanalisi




“Precedono” €, qui, il concetto piu rilevante. Sempre piu riconosciamo di essere preceduti, nell’ emergere dei
nostri sentimenti e delle nostre sensazioni, dal corpo e dai movimenti del nostro mondo interno. L’ accesso
allacognizione e, ancor piu, alla nostra esperienza estetica, sono filtrati dalla nostra corporeita e dal nostro
sistema sensorimotorio. Siamo preceduti, inoltre, dallalunga durata dell’ elaborazione tra sensibilita e
intelletto, un conflitto estetico interiore che ci attraversa datempo, la cui elaborazione ci ha cambiato e
continua a cambiare la nostra sensibilita. Per molti aspetti I’ arte contemporanea e la nostra attuale esperienza
estetica sono composte dall’ emergere e riemergere delle dimensioni arcaiche della nostra sensibilita e del
conflitto continuo con le razionalizzazioni del nostro intelletto. Laformacontinua afarei conti con la
molteplicitairriducibile delle imitazioni che scaturiscono dal nostro conflitto interiore, e tutto questo &
antecedente alle nostre esperienze e le informa e forma. Precisa, in tal senso Vaagussa, avvalendos del
supporto platonico: “Il problema dell’ apparenza come illusione e coevo al passaggio del non essere come
contrario, a non essere come essere altrimenti. La mimesi eil terreno che si schiude quando la cosa puo
essere vista e pensata altrimenti: ‘rendersi simile aun altro nellavoce o nellafigura non e forse imitare colui
checi rendesimili?” (p. 14). Del resto, I’illusione non puo essere considerata solo inganno o abbaglio.
Riguarda anche lafantasia, I'immaginazione e la disposizione a giocare con larealtaeil mondo; la
propensione a esprimere comportamenti mimetici cosi connessaal conflitto della conoscenza e a pensare
altrimenti, ma anche adesiderare il desiderio di un atro, come ha ampiamente mostrato René Girard.

L’ accesso alle varie raffigurazioni dellarealta porta alla comparsa sulla scena dello spettatore che osservala
cosadi voltain volta adombrata, con il senso di perditadellarealta unicao realtain sé. “I1 problema

dell’ essere si trasforma nella questione dell’ essere come appare, ossia della sua apparenza” (p. 55),

lasciando spazio alla dimensione fantastica. Si pone allora un problemadi non poco conto: come s faa
tenere insieme gli effetti dell’ azione della sensibilita moltiplicatrice? E il logos che svolge lafunzione di
cercare di tenereinsieme i frammenti, di ricostruire faticosamente uno sfondo, mentre la sensibilita moltiplica
e scinde altro e altrimenti. E purtuttavia le fascinazioni del molteplice incantano; a metterle in discussionein
base allatendenza all’ unita del logos si sperimenta un senso di perdita del piacere e del fascino risvegliato
dall’ altrimenti. Del resto, |’ indeterminato ci circonda, ingestibile. Con una felice espressione Valagussa
commenta: “un sofista meraviglioso ha provato aincantarlo (I’ indeterminato) col suo ragionamento bastardo,
e ci hatrasformato tutti in giovani che non toccano piu con mano” (p. 63). Quel sofistasi chiamava Platone,
forseil piu grande nemico dell’ arte, mentre la creatura del suo inganno € la scienza. Una domanda si fa strada
di fronte auna cosi profonda speculazione: per un animale che ha evoluto il comportamento simbolico, esiste
un’atraviache non I’ attribuzione di significato el’illusione per conoscere il mondo? Quell’ evoluzione viene
dalontano, dalle prime effettive manifestazioni dell’ espansione neocorticale che divengono riconoscibili
mediante prove neurofisiologiche e archeologiche. “Un numero consistente di prove’, scrive D. Lord Smile [
Soria profonda. I cervello umano el’inizio della storia, Bollati Boringhieri, Torino 2017; p. 208], “che
spaziano dai pattern artistici allaformadel palato e alla posizione della laringe, sembra convergere verso

un’ esplosione creativa che ha avuto luogo pressoché contemporaneamente al’ ultima diaspora africana. Dato
che le popolazioni africane e non-africane condividono la medesima capacita del pensiero simbolico, sembra
probabile ritenere che |’ esplosione creativa sia accaduta prima della diaspora e, anzi, che sia servitada
molla’. Diventare creativi significa evolvere unainedita modalita di affrontare il nuovo el’imprevisto, con lo
sviluppo di dinamiche anche cerebrali discontinue rispetto ale fasi precedenti.

Significa, quindi, accogliere I’ incertezza, I'imprevedibilita e I’indeterminato nella propria esperienza, e
assimilare gli effetti dellaloro elaborazione nel proprio sviluppo evolutivo. Se sottraiamo certezzain ragione
del riconoscimento dell’indeterminato, otterremo un sistema piu ricco, perché reso discreto in ragione della
capacitaillusivae mimeticadel linguaggio. Eppure, le incursioni dell’indeterminato andranno respinte o
perlomeno contenute, riconoscendo che il primo fattore d’ indeterminatezza € lanegazione, €il “non”. Al fine
di contenere I’indeterminato e controllare la polisemia della negazione, un primo principio o “recinto” eil
principio di non contraddizione, “il piu saldo, quasi nume tutelare di tutti gli altri ‘congegni’, costruiti per



difendersi dagli assalti dell’indeterminato, ariprovadella‘evidenza della contingenza dell’ente’” (p. 77). Se
il principio di non contraddizione tende a contenere la polisemia che sgorga dalla negazione, interviene il
secondo principio, quello del terzo escluso, a cercare di gestireil potenziale della presenza e la sua
indeterminazione. Possiamo considerarlo “una sorta di secondo ‘recinto’ a guardia dell’indeterminato, perché
avolte saravalido uno avolte |’ altro dei corni dell’ antifrasi, ma sempre uno di essi” (p. 81). Si potrebbe
avvertire qui unacriticita forse ineliminabile che ancora una volta evidenziail conflitto della conoscenza: il
terzo escluso agisce, in fondo, per ridurreil possibile allalogica del necessario. Del resto, viviamo
all’'insegna del primato dell’ azione, I’ atto viene prima, con il suo portato di indeterminatezza e apre continue
brecce nella prospettiva scientifica aristotelica, che vuole domare il fertile grembo dell’ esperienza.

Sarail processo di delimitazione tra intuizione dimostrabile e sensazione che, in quanto terzo ‘recinto’, ci
pone di fronte all’ atto di nascita della scienza, intesa come la scelta di sospendere I’ inesauribile processo di
problematizzazione dell’ esperienza a un determinato livello. A pensarci vi € una decisiva attualita nel
pensiero antico, se con Ernst Mach ci troveremo poi, al’inizio del Novecento, a riconoscere
I"indeterminatezza della conoscenza scientifica e la scelta necessaria dell’ osservatore di introdurre

un’ invariante come condizione stessa della conoscenza possibile. Come scrive Valagussa: “1I campo della
scienza e delimitato verso I’ ato dai principi e verso il basso dall’individuale” (p. 91). All’ origine della
conoscenzavi € lafacolta dell’immaginazione che si trova“agestire una zona grigia traindividuale e
universale” (p. 98). L’ immaginazione consente di generare assunzioni generali a partire da casi singoli e di
tendere cosi al’ universale come emancipazione dalla“ contingenza degli attimi”, come I’ ha chiamata Giorgio
Coalli. Con I’ arte di immaginare giungiamo al teatro, alla poesia, al riconoscimento come trasformazione della
non conoscenza in conoscenza. La profonda articolazione del contributo di V alagussa accompagnail lettore
per le impegnative vie dell’immaginazione e della costruzione della sensibilita nel corso della storia. S tratta
di un excursus dotto e allo stesso tempo in grado di selezionare i prodotti dell’ umanaimitazione,
dall’incarnazione fino alle pit azzardate finzioni. Dal ruolo di Saulo di Tarso che diventa S. Paolo e che,
mediante |I'imitazione di Cristo, chiede asuavoltadi diventare suoi imitatori, risolvendo con lafedeil
dilemmatraverita e reatd, fino al cosmo di Plotino, dove ogni realta € immagine di un’altrareata, e forma
naturalistica e organica s intensificano fino atrovare il loro esaurimento, per indicare una delle molteplici
tracce segnate da Valagussa. L’ avvicinamento allarealta, fino avoler far coincidere |I’immaginazione con
essa, lascia poi il posto all’ astrazione e all’ allegoria e periodicamente |’ astrazione e larelazione astrattatrale
cose diventano il canone dell’imitazione.

Un andirivieni traincarnazione e imitazione, tra visione della pura bellezza secondo la concezione
neoplatonica, e’ unicita esclusiva dell’ incarnazione che € solo nell’immagine di Cristo, si produce e
riproduce continuamente. L’ umanizzazione della bellezza, ad esempio, fa continuamente i conti con la
propensione alatrascendenza. Cosi, mentre Plotino definisce bello non solo cid che &€ armonico, ma anche
guello che e semplicemente espressione della natura, accade alle immagini di trasformarsi in simboli
concettuali e astratti. L’ imitazione e la verita, traidealismo e naturalismo, continuano ad essereil filo
portante della speculazione dell’ autore per tutto il libro, e allo scopo viene mobilitata una parte davvero
cospicua della filosofia e dellaricerca occidentali. E quel che accade anche con Dante, che nella Commedia
mette in figurail “perfetto quasi” attraverso in “quasi imperfetto”, inaugurando uno spirito nuovo sul quale si
innestera il pensiero del Rinascimento. Con Pico della Mirandola e Giordano Bruno, ad esempio, sarala
mente ad assumere una posizione centrale e la bellezza sorgera come imitazione non di questo o

quell’ oggetto, ma dell’infinito. L’ analis delle trasformazioni della civilta europea, seguendo le orme di
Giordano Bruno o di Spinoza, fino a Kant, che intende ritagliare un ruolo trascendentale al sentire attraverso
le categorie come forme dell’ intelletto separate dalla baraonda delle sensazioni (p. 271), e a Nietzsche,
portano a considerare il ruolo dellamimesi tra sapere e potere. La separatezza mantiene la sua ambivalenza
fino allafine: mentre le forme sono luminose, compiute, il “resto” rimane movimento confuso.



Quella separatezza delle idee €, infatti ragione dellaloro assunzione a modelli tramite cui leggereiil
movimento del mondo sensibile, ma & anche causa dell’ inattendibilita di un giudizio ultimo (p. 298). Sara
Walter Benjamin a sostenere che |’ oggetto della conoscenza non coincide con laverita|...] Laconoscenza e
interrogabile, manon la veritd’ [Dramma barocco tedesco, Einaudi, Torino 1999; p. 5]. Ogni volta, come &
evidente, si presenta un gioco che va dalla creazione di un modello, un’idea appunto, alla suatrasformazione
in mondo tramite |’ imitazione. L’ intera tradizione occidentale ci scorre davanti agli occhi come una continua
metamorfosi traforma e imitazione. Le infinite produzioni dei corpi, le sensibilita, e delle menti, I’ intelletto
degli umani, finiscono per disegnare unatrama che, allo stesso tempo ci costituisce e da cui siamo costituiti.
Infondo, e in quel gioco e mediante quel gioco che diventiamo noi stessi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Forma
e 1mitazione

Come le idee si fanno mondo

Francesco

Valagussa




