DOPPIOZERO

Cosmopoliti e comunitari

Ugo Morélli
13 Giugno 2020

Come diventare cosmopoliti in effetti nessuno |o sa. Per certi aspetti si trattadi un paradosso, perché
cosmopoliti o siamo gid, eppure allo stesso tempo dobbiamo ancora diventarlo. Ci mancadi certo un
“mantello antropologico”, che in parte sta gia sorgendo, e constatiamo che in una certa misura € gia sorto,
anche se per lamaggior parte & da creare. E lanaturadi quel “mantello”, sono |e sue caratteristiche, che corre
Iimpegno di indagare. E soprattutto I’ affermazione pre-intenzionale del “mantello” o habit che ancora una
volta, e con spessore planetario e dainfosfera, sollecitafino al limite di tenuta la nostra capacita di
contenimento e elaborazione. Le insorgenze, i tentativi di reazione, il profilo basso delle molteplici azioni
dellereti sociali orizzontali, che certamente esistono, sembrano non incidere e diventare presto funzionali alla
macro-tendenza e a potere dei processi sovra-legali dominanti che, per ora, globalizzano solo le merci ela
finanza. In proposito, si puo sostenere che “lafine del mondo” intuita genialmente da De Martino abbia non
solo messo in crisi la* presenza’, ma segnali, congiuntamente, un’ altra questione: forse non siamo in grado di
contenere la dimensione planetaria senza una presenza appartenente a una communitas, che tuteli I’ autonomia
necessaria per quel contenimento. | regressi ai localismi identitari e la xenofobia potrebbero essere una
risposta selettiva alla cris della presenza e della contenibilita del cosmopolitismo. Quellaverso il
cosmopolitismo, insomma, € una strada impervia, difficile e necessaria. Accanto allatutela delle presenze
appartenenti e all’ accettazione del fatto cheil dialogo trale differenze esige attraversamenti del tutto
impegnativi, forse bisognerebbe lavorare sui temi comuni, pur nel rispetto delle molteplici variazioni. Ci
sono prove copiose di tipo comparativo che mostrano come, al di la di ogni ragionevole dubbio, culture e
sistemi di valori molto distanti storicamente, siano caratterizzati da principi formali che hanno traloro
elevate affinitae che limitano i tipi di regole. Si pensi, inoltre, a proposito di fattori accomunanti,

al’ essenziae insieme di modalita di alevamento dei bambini. Al di 1a delle variazioni trale culture, che agli
adulti possono apparire molto diverse anche in termini di complessita, i bambini seguono itinerari di
apprendimento molto simili e di fatto mirati e circoscritti. Infine, ma solo per limitarci a poche questioni,
sappiamo oggi che primadi ogni esperienza, vi Sono nel comportamenti umani importanti determinanti
espresse dall’ architettura del cervello umano. La svoltadel paradigma corporeo ci consente di riconoscere
I"importanza di ricondurre il comportamento umano al sistema sensorimotorio, all’ intersoggettivita e alla
neurobiologia, che ci accomunano. La convergenzadi tutte e tre queste componenti da considerarsi in modo
integrato crea una base comune che, se riconosciuta, potrebbe aiutarci afarci sentire cittadini di un unico
mondo fatto di diversitaintegrate.

Quello che emerge € che &€ importante essere comunitari per diventare cosmopoliti. Vi € un rapporto che forse
abbiamo trascurato tra psicoigiene e istituzione. Dove per la prima guestione si intende il valore della
condivisione collettivain gruppi 0 comunita, e per la seconda questione si fariferimento ai contenitori
istituzionali e alaloro interiorizzabilita. Vi €, insomma, una questione di contenibilita, siccomeI’istituzione
non é solo qual cosa che se ne sta la fuori, ma e un dato originario interno che noi possiamo interiorizzare,
appunto, 0 non sentire nostro. Esiste, riguardo ale istituzioni, e per motivi psicologici e culturali, una
guestione di particolare rilevanza: le istituzioni possono essere incontenibili da parte delle persone che
dovrebbero in qualche modo appartenervi o non riuscire a contenere le differenze e le molteplicita. Cio tende
ad accadere quando |’ ansia che suscitano, per laloro distanza o per lanon comprensibilita dei loro codici e


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cosmopoliti-e-comunitari
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli

delleloro regole, superale capacitaindividuali e collettive di elaborazione. In queste circostanze leistituzioni
pOssono giungere a creare stati di paura e meccanismi di difesa, fino ad essere negate da coloro che
dovrebbero sviluppare appartenenza e partecipazione.

Martha Nussbaum definisce il cosmopolitismo un ideale nobile maimperfetto, nel suo ultimo libro, La
tradizione cosmopolita, Bocconi Editore, Milano 2020. Emerge, come sempre nel caso di Nussbaum, un
approccio morale ala politica“che si fondi sull’ umanita che abbiamo in comune”. |1 suo & un contributo che
si propone di andare oltre il perimetro dellarazionalita politica. Quel terreno e consueto ad una delle
pensatrici piu rilevanti della nostra contemporaneita che all’imperfezione, intesa come tratto costitutivo che
considera noi esseri umani in base alle nostre potenzialita e alle nostre fragilita, ha dedicato cosi tanta parte
delle sue attenzioni. Basti ricordare la fulminante riflessione sulla fragilita dell’ amore contenutain
quell’importante libro del 1986 che é La fragilita del bene, [I1I Mulino, Bologna 1996]:

“Labellezza di un vero amore umano non € la stessa dell’ amore fra due dé immortali, soltanto piu breve. 1
cielo limpido che racchiude gli uomini e circoscrive le loro possibilita dona a questo mondo un rapido e
scintillante splendore che non ci aspettiamo di trovare nel paradiso degli dei. [...] L’ eccellenza umanaviene
vistanell’ode di Pindaro come qualcosache|...] non pud essere resainvulnerabile senza perdere la sua
peculiare bellezza. Odisseo scelse I’amore di una donna mortale e destinata ad invecchiare invece dello
splendore immutabile di Calipso” (p. 47).

Nussbaum iniziail libro con unacitazione di particolare suggestione: “Quando gli chiesero di dove fosse,
Diogeneil Cinico rispose con una sola parola: kosmopolités, ossia‘cittadino del mondo’ [Diogene Laerzio,
DL —VI,63]” (p. 1). “...I"unicacittadinanza e quelladel mondo intero” [ivi, VI, 72].



La tradizione
cosmopolita

Un ideale nobile ma imperfetto

Martha C.NUSSBAUM

BOCCONI
EDITORE

La capacita di immaginazione politica dell’ Occidente dipende in buona misura dallainfluenza dell’ idea che
la politica debba trattare tutti gli esseri umani come uguali. La dignita umana come valore é ancora unavolta
indicata dall’immagine che ci fornisce I’ aneddoto noto, relativo a Diogene il Cinico. Un giorno Alessandro
Magno ando in piazza del mercato, si pose dinanzi a Diogene che prendevail sole e gli disse: “Chiedimi
quello chevuoi”. Il filosofo rispose: “Non farmi ombra’. Da quel gesto di dignita, secondo Nussbaum, “si
diparte unalinea che conduce a moderno movimento per i diritti umani” (p. 2). L’intero percorso dell’ analisi
di Nussbaum si affidain modo esplicito agli stoici e aleloro posizioni e, in particolare a Cicerone che, pur
non essendo pienamente stoico, sul terreno etico eramolto vicino agli stoici. Saranno poi due figure del
cosmopolitismo protestante, Grozio e Smith, ad accompagnare I’ analisi verso leipotesi portanti sostenute
dall’ autrice. La chiarezza della sua proposta pud essere cosi sintetizzata:

- Ladignita umana non rimane intatta, come una lunga tradizione ha cercato di sostenere, anche se mancano i
beni materiali. La disuguaglianza materiale € unarealta evidente nell’ esperienza umanaei suoi effetti sono



troppo eclatanti per poter passare inosservati. Non si puo sostenere, quindi, che la dignita insita nella capacita
morale siaindipendente dalla capacita materiale e Sia compiutain se stessa.

- Il valore moralizzante della nazione, senza scadere nel nazionalismo, e raccomandato dallatradizione e “la
vicenda nazional e puo essere | etta come un esperimento volto a promuovere il rispetto della dignita umana
anche nel resto del mondo” (p. 187). La nazione, insomma, sarebbe il contenitore in grado di svolgere una
funzione di preparazione e di funzionamento del cosmopolitismo.

- L’ approccio filosofico-morale, anche in base ai due punti indicati precedentemente, pur con il
riconoscimento di qualche limite e di qualche necessaria integrazione, sarebbe la condizione e lavia per
correggere le imperfezioni dell’ideale cosmopolita e renderlo realizzabile. L’ approccio delle capacita, che é il
cavallo di battaglia di Martha Nussbaum, mutuato e condiviso con Amartya Sen, € quello acui I’ autrice
affidale possibilita stesse del cosmopolitismo.

Per gli stoici, come € noto, unarilevanza notevole cel’hail senso comune, nei nostri modi di vivere e abitare
il mondo. Secondo Aétius “il senso comune € una specie di tatto interno, grazie al quale noi riusciamo a
cogliere noi stessi” [Placita, IV, VIII, 7]. Siamo qui, di fronte a qualcosa che mentre € una possibilita e anche
un vincolo. In base al “tatto interno, su cui Daniel Heller-Roazen nel 2007 ha scritto un approfondito lavoro |
Il tatto interno. Archeologia di una sensazione, Quodlibet, Macerata 2013], il rapporto fra sensazione e
coscienza e unavia per sentire di esistere. La consistenza di sé € anche inevitabilmente unaformadi
chiusura, forse necessaria, come ogni autonomia. Se a questo si aggiunge il vincolo dell’ habit, gia
individuato da William James, che non ne ha certo trascurato i vantaggi e I'importanza, diventano non poche
le questioni datrattare per parlare di cosmopolitismo, integrandole con un approccio di filosofiamorale,
quale e quello di Nussbaum. L’ habit in particolare pone non poche riflessioni. Qual e la sua dimensione che,
mentre & accomunante riesce a non divenire separante? Come vedremo, per Nussbaum sembra essere la
nazione, quel livello, a partire dalla questione dellalingua, fino ai valori distintivi e caratteristici. Non € solo
lacrisi dello Stato-Nazione, una delle emergenze piu evidenti del nostro tempo, afar ritenere come critica
unasimile indicazione, ma anche |’ esigenza di tenere conto degli habit che si stanno formando in questi anni
e che stanno rivoluzionando le modalita tradizionali di costruzione dell’ appartenenza. Se si consideracome si
formano gli habit, ma soprattutto perché é cosi difficile cambiarli, conviene prestare molta attenzione agli
orientamenti e alle scelte. Secondo approfondite analisi [ The Neuroscience of Habits. How they form and why
they are so hard to change, Scientific American, June 2014], il livello dimensionale piu appropriato di un
habit esigerebbe una maglia piu contenuta, che lascerebbe pensare a comunitalocali anche con confini non
tradizionali e performati dalla contemporaneita, la cui rete potrebbe costituire la base di una prospettiva
cosmopolita.

Laquestione dei confini, difatti, non e di poco conto.

Riflettendo sulle crisi geopolitiche del xx secolo, Charles S. Maier [in Dentro i confini. Territorio e potere
dal 1500 a oggi, Einaudi, Torino 2020] presta molta attenzione a nostro presente, chiedendosi in che modo
le nazioni moderne e le economie vivano ancora al'interno dei confini, e in quale misurale nostre societa si
Siano mosse verso un mondo post-territoriale. Nel corso della storia, le societa umane sono state organizzate
soprattutto come territori, regioni politicamente limitate, i cui confini definiscono lagiurisdizione eil
movimento dei popoli; mentre oggi le tecnologie della globalizzazione stanno facendo cadere sempre piu le
barriere della comunicazione, dei trasporti e del commercio. Seguendo i cambiamenti epocali che hanno
continuamente ridefinito i territori per oltre cinque secoli, I’ autore richiama |'attenzione su idee e tecnologie
che contribuiscono afornire strumenti di resistenza allaterritorialita. | confini territoriali trasformano la
geografiain storia, forniscono un quadro entro cui viene organizzata la vita politica, giuridica ed economica.
Nei secoli dell'etd moderna, le proprieta del territorio —i loro significati e le loro applicazioni — sono



cambiate considerevolmente nello spazio e nel tempo. In Occidente, laterritorialita modernasi sviluppo in
paralelo con leidee di sovranitanel XVII secolo. | sovrani presero provvedimenti per fortificarei confini,
mappare e privatizzare laterra e centralizzare la loro influenza sulle popolazioni e le risorse all'interno del
loro dominio. L'arrivo delle ferrovie e del telegrafo permise I'espansione territoriale nella propria patria e
all'estero, nonché |'estensione del controllo di ampi spazi. Verso lafine del XIX secolo, I'estensione del
territorio di una nazione divento un indice del suo potere, con i possedimenti coloniali d'oltremare che
aumentavano il prestigio e laricchezza e ridefinivano laterritorialita. Oggi le cose risultano del tutto
cambiate. Quello che si pud dire é che sembra accaduto un movimento contemporaneo trarestrizione e
estensione. Lacrisi della presenza emergente dal disfacimento di un mondo, quello tradizionale, come
evidenziata da Ernesto De Martino, mostra di non trovare appigli nella dimensione planetaria se non puo
riconoscersi in un paesaggio originario di portata comunitaria. Un bisogno di appartenenza comunitaria, per
affrontare I’ angoscia da dispersione, e una connessione planetaria, riconosciuta necessaria, che sembrano
scavalcare il livello dello Stato-Nazione, sembrano affermarsi come fonte di convivenza possibile sul pianeta
Terra

Certo Martha Nussbaum critical’ appropriazione sovranista del concetto di nazione, cercando di evidenziare
il lato positivo della nazione in chiave di giustizia globale. Cosi come tende a proporre la necessita che I’ etica
cosmopolitas pongain aternativaallareligione tradizionale (p. 190).

Sia per quanto riguarda | auspicare un lato positivo della nazione, sia per I’ attesa di affermazione di un’ etica
cosmopolita, il contributo di Nussbaum risente della prevalenza di un approccio basato quasi esclusivamente
sullafilosofiamorale.

E noto che gli studi sull’ antichita siano diventati per Nussbaum delle fonti di ispirazione per una
teorizzazione in campo morale che I’ ha posta al centro del dibattito contemporaneo. Insieme ad Amartya Sen
ha elaborato lateoriae I’ approccio basati sulla capacita, con cui conclude anche questo libro. Lo studio del
pensiero dello stoicismo elenistico, fino a Cicerone, le ha consentito di elaborare una prospettiva che mostra
importanti implicazioni per il presente. L’ attenzione a pluralismo e al ragionevole disaccordo sui valori

ultimi e sul significato dellavita, con una presa di distanza dalle posizioni aristoteliche, hanno portato Martha
Nussbaum a sostenere una politica che si limiti a promuovere le capacita, non |’ effettivo operare, lasciando
spazio ascelte diverse in fatto di religione e di atre concezioni generali dellavita. Per |o stoico, infatti, il
semplice possesso delle capacita di scelta morale daa ognuno un’infinita e eguale dignita.



Charles S. Maier
Dentro 1 confini

Territorio e potere dal 1500 a oggi




Non solo, ma era convinzione dello stoicismo, in base alla tradizione cinica, che siamo tultti, in primo luogo e
soprattutto, kosmopolitai, cittadini del mondo intero, con conseguenze per i nostri obblighi etici. Nussbaum
approfondisce la nostra appartenenza a quella che chiama “ una comunita morale global€”’, quando sostiene
che: “E lanostra capacita di interagire attraverso la parola e laragione, il nostro essere — profondamente —
interdipendenti e interattivi, arenderci concittadini, in senso morale; cio significa che qualsiasi male arrecato
aun qualsiasi cittadino del mondo puo essere colto daqualsiasi atro cittadino del mondo, inducendolo aun
intervento appropriato” (p. 183).

L a stessa autrice riconosce I’ esistenza di alcuni gravi problemi irrisolti siain quellachelei chiamal’ area
dellapsicologia morale, chein quella dellariflessione normativa sugli aiuti immateriali. La sua proposta di
un liberalismo politico globale materialista basato sulle nozioni di capacita e funzionamento dell’ uomo (p.
186) deve misurarsi con unadomanda di base: se lafilosofia morale e I’ approccio nhormativo corrispondente
siano sufficienti a promuovere e a concorrere arealizzare I’ ideale cosmopolita. Quello che Nussbaum tratta
come uno dei problemi, lacomplessitadel comportamento umano, ampliando o sguardo in prospettiva
interdisciplinare, e forse “il” problema.

Lavisione moralizzante della nazione “ che non avallain alcun modo il nazionalismo del “primanoi” (p.
187), si confronta con un problema che la stessa autrice si pone, e che rappresenta, forse, la questione critica
principale del suo importante contributo, insieme al richiamo alla nazione di cui abbiamo gia parlato. Quel
problemariguardail fatto che “per creare societa che possano davvero aspirare allagiustiziaglobale e a
rispetto universale, bisogna partire da una visione realistica delle debolezze e dei limiti degli esseri umani,
delle forze che rendono la giustizia un obiettivo tanto difficile da perseguire nella vitaumana” (p. 188).

L’ impegno continuativo posto da Nussbaum a riconoscere e capacita umane centrali sfocia, in questo
contributo, in unalistadi dieci capacita, che vanno dalla salute fisica; all’ integritafisica; ai send,
al’immaginazione e a pensiero; ai sentimenti; allaragion pratica; all’ appartenenza; ale altre specie; a
gioco; a controllo del proprio ambiente. | problemi che & necessario affrontare per perseguire unacivilta
cosmopolita basata sulla giustizia sociale sono almeno cinque, secondo la notafilosofa, e vanno dal
pluralismo e liberalismo politico, ai limiti del diritto internazionale dei diritti umani, all’inefficaciae ala
difficoltamorale degli aiuti all’ estero, all’asilo e migrazioni. Sembra che queste quattro aree problematiche,
anche per relativo riconoscimento di Nussbaum, dipendano decisamente dal primo problema, quello
psicologico.

La stessa Nussbaum, infatti, sostiene che per accedere a una civilta cosmopolita“dobbiamo riuscire a
spiegare adeguatamente fenomeni quali la paura, il disgusto, larabbiael’invidia, o lamentalitatribaleela
subordinazione di gruppo, lamisoginia, il razzismo e le atre tante forme di stigma e pregiudizio. E dobbiamo
cercare di comprendere come si sviluppino queste forze nefaste, studiando i contributi in tal senso del

corredo evolutivo umano, dello sviluppo infantile e della cultura, tutti aspetti che interagiscono traloroin
modi complicati” (p. 188). E incalza: “ Dobbiamo dungue imbarcarci in un progetto che gli stoici non solo
ignorarono, ma molto probabilmente avrebbero respinto: 1o studio sistematico dei legami affettivi dellaprima
infanzia nellaloro evoluzione in un’ interazione continua con le norme e percezioni culturali. Una sorta di
psicoanalisi antropologica (il corsivo € mio), se vogliamo. Se non faremo questo, molto probabilmente le
nostre proposte, pur animate da nobili intenzioni, si riveleranno infruttuose, in quanto non s rivolgeranno
alle persone come sono realmente” (p. 188).

Riconoscendo a Martha Nussbaum una pit unica che rara attenzione a un approccio interdisciplinare ai
problemi, con lo specifico riferimento alla psicoanalisi, questo punto del suo lavoro, con I’invito alla
considerazione di noi persone come siamo realmente, con le nostre resistenze e le nostre difese, le nostre



emozioni e lanostra affettivita, sembra quello da cui muovere verso un cammino cosmopolita.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




