
 

Ricominciare dopo l'ecocidio 
Michela Dall'Aglio
10 Giugno 2020

Ricominciare è la parola d'ordine che riecheggia e rimbalza un po' dovunque in questi giorni, come
esortazione, speranza e auspicio, e tutti sappiamo perché. Ma da dove ricominciare e in quale direzione è
ancora tutt'altro che chiaro. Voci di ogni genere – di scienziati, climatologi, sociologi e di molti altri – da
tempo e da diverse parti si alzano e si sovrappongono per avvertire, esortare, ammonire… e ognuna lo fa
apportando ottime ragioni. Ma il mondo contemporaneo è diventato estremamente complicato e, oggi più che
mai, il futuro è avvolto in una nebbia fitta e oscura. Quando il passato non rischiara l'avvenire lo sguardo
avanza nelle tenebre, affermava con una certa angoscia Alexis de Tocqueville assistendo, a metà ‘800, alla
fine della società che conosceva. Un senso d'inquietudine pervadeva gli animi mentre soltanto pochi
percepivano che qualcosa di totalmente nuovo e ignoto andava preparandosi dietro quelle tenebre, e nessuno
sapeva cosa sarebbe stato. Ed è un po' la situazione che stiamo vivendo oggi, e tanti cercano di decifrarla
senza arrendersi all’ansia o abbandonarsi a una beota volontà di ignorarla.    

 

In tale contesto, nel vocio che ci confonde e ci snerva, è possibile che abbia qualcosa di significativo da
aggiungere una figura tanto lontana come quella di Noè, il biblico costruttore dell'arca? Teresa Bartolomei,
filosofa del linguaggio, lettrice profonda e appassionata della Bibbia e docente presso l'Università Cattolica
di Lisbona, risponde senz'altro di sì. Afferma anzi che, "paradossalmente, è proprio il nostro tempo, questo
XXI secolo carico di minacce planetarie inedite per dimensioni e qualità, che strappa la storia di Noè al regno
arcaico della leggenda, gettando una nuova luce su questa narrazione primordiale che ci raggiunge dalle
cateratte della storia, rivelando la sua urgenza tragica, la sua carica di duro realismo, la sua rilevanza etica e
spirituale." E lo fa nel saggio Dove abita la luce? (Vita e Pensiero), in cui, a partire dalla fondamentale
osservazione che la Bibbia non è "un parco archeologico di personaggi e aforismi" ma un grande codice
ermeneutico del pensiero e della cultura Occidentale, e che la teologia è una scienza interpretativa del mondo
– d'altra parte come affermava il filosofo Kierkegaard, citato nella parte finale del saggio, "non si può parlare
dell'uomo senza parlare di Dio" – Teresa Bartolomei analizza la storia di Noè traendone un messaggio utile e
incoraggiante per l'oggi. C'è infatti una via d'uscita, una possibilità di salvare il mondo, ma non è una via
facile e percorrerla richiede decisione, volontà e determinazione da parte di tutti. Nella seconda parte del
saggio l'autrice, poi, si sofferma su un'altra figura neotestamentaria, quella di Giuda attorno alla quale
sviluppa un discorso stimolante ma più specificamente rivolto a chi abbia interessi nel campo teologico e
spirituale. Mi soffermerò, pertanto, sulla storia di Noè, la più ecologica di tutte le storie bibliche.

 

Spogliata dai suoi contorni mitici essa diventa per l'autrice "un'ipotesi scientifica e storica di stringente
attualità" che, aprendo a una nuova prospettiva teologica, porta dalla teologia della creazione alla teologia
dell'ecocidio, ovvero al riconoscimento della radice etica della catastrofe ecologica. A lungo si è letto
l'episodio biblico soffermandosi sulla decisione divina di distruggere l'umanità perché la malvagità degli
uomini era grande e "ogni intimo intento del loro cuore non era altro che male, sempre" (Gen 6, 5). Al punto
che Dio si era addirittura pentito di averlo creato e ne era così profondamente addolorato da decidere di
punirlo, lasciando perire con lui ogni vivente, animali e piante compresi. La malvagità umana deve essere

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/ricominciare-dopo-lecocidio
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio


punita, la fine dei viventi è un danno collaterale che getta un'ombra sulla giustizia divina che non fa
differenza tra colpevoli e innocenti. Teresa Bartolomei invita a una lettura che non nega legittimità alla
prima, ma spostando l'accento sulle conseguenze delle cattive azioni dell'umanità – del tutto dimentica del
compito ricevuto di custode della Terra e delle sue creature – mostra che il custode sta compiendo un delitto:
l'ecocidio.   L'intervento divino dunque non è per punire l'uomo per le sue cattiverie, ma per salvare la Terra
dalla distruzione che la sua incuria provocherà. In questo giallo in cui il potenziale assassino è il
maggiordomo, altrimenti detto il custode, ogni riferimento a fatti e situazioni reali è voluto, compreso
l'isolamento di quaranta giorni, nell'arca o altrove; elemento certo non fondamentale, ma evocativo. Così
decodificato il mito di Noè presenta l'uomo come colpevole, la Terra come vittima e Dio come suo
soccorritore impegnato in un'azione drastica ma necessaria. Laicamente, come ha detto Umberto Galimberti
in una recente intervista (il sito AlzogliOcchiversoilCielo) la Terra "si sta vendicando, perché la trattiamo
troppo male".

 

https://alzogliocchiversoilcielo.blogspot.com/2020/05/la-natura-si-e-vendicata-con-la.html




 

La prima interpretazione, quella secondo cui il diluvio sarebbe una punizione per la cattiva condotta morale
dell'uomo, avverte Bartolomei, era l'unica verosimile nel contesto in cui il racconto biblico si è formato,
quando l'idea che l'uomo potesse avere il potere di distruggere la Terra era impensabile. Mentre oggi la
seconda lettura, che intende il racconto come un ammonimento e l'intervento divino un'azione estrema per
salvare la Terra e la vita, lo rende d'inquietante attualità, perché sappiamo di avere i mezzi per distruggerla. E
molti segni ci avvertono che già l'abbiamo molto ferita. La storia, quindi, per noi non suona più soltanto
come un mito dall'intento morale, è diventata qualcosa di ancora più serio, è "la profetica formulazione
biblica" di ciò che l'autrice chiama, appunto, ecocidio. Nel momento in cui l'iniquità sociale assume
"proporzioni talmente vaste da diventare incompatibile con il bene sommo della vita, in tutte le sue forme, al
punto da potere determinare la distruzione del pianeta", l'intervento divino può davvero essere considerato
malevolo o la natura, che si ribella al destino che le prepariamo, crudele? 

 

La storia del diluvio ci dice due cose "terribili e fondamentali…: che l’irreversibile distruzione
dell’ecosistema terra è una possibilità reale, e che essa non è una fatalità naturale o il frutto di una meritata
punizione divina, entrambe sottratte al controllo dell’uomo, ma è esclusivamente il risultato di una
responsabilità umana e come tale interamente evitabile". E questa potrebbe essere una buona notizia, perché
se non è inevitabile non tutto è perduto e possiamo fare qualcosa. Ma cosa? L'opinione pubblica odierna,
secondo Teresa Bartolomei, è divisa tra coloro che rimuovono o negano il problema ecologico nel timore che
la sostenibilità abbia costi troppo elevati, e coloro che propongono alternative radicali al nostro attuale modo
di vivere, rifiutano la tecnologia e pensano a un ritorno a modelli di vita d'altri tempi. Se la prima scelta è
omicida ed ecocida, la seconda è discutibile, utopistica e soprattutto poco desiderabile. Non solo, infatti, il
tempo e la storia non si fermano né tantomeno possono scorrere a ritroso, ma per di più nel passato tanto
agognato la maggior parte della gente viveva malissimo e si moriva di fame e di malattia molto più di oggi.
Inoltre, secondo il racconto, Dio spiega a Noè fin nei minimi dettagli come deve costruire l'arca e lo istruisce
con estrema precisione su tutto quello che deve fare. È pertanto impossibile trovare in esso un pretesto anti-
tecnologico. La via d'uscita suggerita dalla vicenda, per Teresa Bartolomei, risulta evidente se si sofferma
l'attenzione sulle finalità di tutto il lavoro richiesto a Noè, ovvero usare tutte le proprie abilità tecniche e la
capacità di fare scelte razionali con l'obiettivo di preservare la vita. La costruzione dell'arca diventa, così,
simbolo e figura di un nuovo approccio con il mondo, di un nuovo modello di civiltà e di convivenza con la
natura. 

 

Perché la creazione non sia distrutta dalle azioni umane, è necessario stipulare un patto, l'alleanza cosiddetta
noachica, tra Dio e "ogni essere che vive in ogni carne che è sulla terra" (Gen 9, 16), cioè con tutto il creato,
affinché l'umanità si riconcili con la natura e salvi se stessa insieme a lei. Dipendono l'una dall'altra, l'umanità
non ha futuro su una Terra devastata, ma questa può perdere la capacità di sostenere la vita a causa delle
azioni degli uomini. Di fronte al pericolo Noè non fa calcoli economici, non esita, lascia ogni suo lavoro per
dedicare se stesso e tutte le proprie risorse alla costruzione dell'arca; e non vi fa salire soltanto gli animali
utili e produttivi per lui, ma anche quelli pericolosi, selvatici, impuri. Lo muove una grande e vera
preoccupazione per tutta la creazione.

 

 Se la Bibbia contiene qualcosa che ogni epoca può ascoltare, se non perde mai la propria attualità
rinnovandosi attraverso la continua interpretazione di generazione in generazione, in questo momento storico
il racconto del diluvio "è un messaggio … che oggi, in quest'ora apocalittica dell'agonia del pianeta terra, può
e deve essere letto come un manuale di istruzioni su come correre (letteralmente) ai ripari e scongiurare la
sciagura incombente". E possiamo farcela, perché – e questo è un altro ammaestramento ricorrente nella



Scrittura – bastano pochi giusti per salvare il mondo, come racconta la saggezza ebraica: ogni generazione si
salva perché (e se) in essa vivono almeno dieci giusti. Anche se oggi la Storia fa molta paura, ha dichiarato
Teresa Bartolomei in una recente intervista, possiamo e dobbiamo reagire contrapponendole la nostra
capacità di sognare un futuro trasformato da noi stessi attraverso scelte concrete coerenti, non utopistiche, ma
almeno di buon senso.

Ci sarà modo di tornare su questi argomenti dato che in occasione del quinto anniversario della pubblicazione
dell'Enciclica Laudato Si' il papa ha indetto un anno di approfondimento invitando "tutte le persone di buona
volontà ad aderire, per prendersi cura della nostra casa comune e dei nostri fratelli e sorelle più fragili". 

Per una settimana i concittadini di Noè lo avevano guardato costruire l'arca senza capire, senza chiedergli
cosa stesse facendo né per quale motivo. Era stato dato loro un po' di tempo, una settimana, biblicamente
vuol dire un tempo abbastanza lungo. Quanto ne sarà già passato? 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





